TOPLU ESERLERT &8

_ﬁ | 1] |




ISLAMDA FELSEFE
| ve \
FARABI
.

Prof. Dr. Cavit SUNAR

ANADOLU AYDINLANMA VAKFI YAYINLARI



Anadolu Aydinlanma Vakfi Yaymnlan 15
irfan Dizisi: 4
ISBN 975-8586-16-5
ISBN 975-8586-15-7 (Tk. No)

2. Basim
Haziran 2004

© 2004 Aniadolu Aydinlanma Vakf1 Iktisadi Isletmesi
Tiim yayn haklan saklidir.

Anadolu Aydinlanma Vakfi iktisadi Isletmesi’nin yazil izni olmaksizin
tamamen veya kismen alint1 yapilamaz, higbir sekilde kopya edilemez,
cogaltilamaz ve yayinlanamaz.

Terciime hakki yazara aittir.

Bask: Haurhk
Ahmet Y. Ozbilen

Kapak Tasanim
Murat Efe

Montaj/i¢ ve Kapak Bask
Kurtig Matbaacilik
0212 613 68 94

Cilt
Giiven Miicellithanesi

"ANADOLU AYDINLANMA VAKFI YAYINLARI
Cagaloglu Yokusu No: 40 Kat: 2
Cagaloglu-Istanbul
Tel: (0212) 513 80 19 Faks: (0212) 513 81 09

e-posta:info@anadoluaydinlanma.org



iICINDEKILER

On S8Z oo viii ittt i e
I
(Giris)
Yunan’da Felsefenin Gokiigii
ve
Helenistik, Patristik, Skolastik Devirler
Bir Kag S0z ..vvvviiniiiiiiii i
Helenistik Devir . ..oiiiiiiiiiiii i iiinrienrnnanoarees
Patristik Devir ... ioiiie i it ieiiannreranannan
Skolastik DevIr . .ovnreriiiiiie it tanrenneenaonnanns
Bibliyografya .......oviiieiiiiieereenencnansconasannnns
11
Islamda Felscfenin Dogusu
ve
_ Farabi
Bir kag s02 . ..iiiiiiiii i i i it e

Islamda Felsefenin Dogusu

Emevi ve Abbasi devirlerinde fikir hareketleri ve terciime

iglemleri  ............... P
Siiryani terciimeciler ve terciimeler ..........coo0veuuenn.
Terciime yollar1 .......... e ireeeeiaaasen e
Yazar bilinmeyen kitaplar .........c.oiiiiiiiiiiiinn.

Yeni-EflAtuncu etkl v ovvntiniinernntenreercnrsanneers



Sayfa
Terciime iglemlerinde El-Kindt ve 6zellikle Farabi’nin bii-

S ¢ ) 1 S LR LR R 52
Farabi
"Bir Kag S0Z  .vivneriienciiiiaattannetccnanseiaiaantes 55
"Metafizik . ..ciiiiriiiiiicttiiieratterrteniatonaenns 57
Fizik o ivvrninneninerennaocacnsanoosonoansasnassannsns 62
B e 64
‘Peygamberlik nazariyesi .......ciiiiiiiiiiiiiiiianee 67
Ahlak ........... e 68
Sosyoloji ve SIyaset «.oeveeevereenaencecrertiannnaaaens 68
SOMUG +vvverennnressnessanssosnosensaasssessassnnsess 69
Farabinin etkisl ....c.civvieveciienannenenocnaoensnnns 72
* Farabi’yi elegtirenler ........c.cciiiinenerieinnnnnnnes 72
Farabi okUlU «eueevvnneervnerennnnseronnerenaneeenees 73
Ibn Miskeveyh ...covvviiiniiiiiererennnasnecenanenss 73
Bibliyografya .....ccovuivenernirrnonraneraataaeeonans 71
Ek Notlar

Yunan’da Felsefenin Gokiisii ve Helenistik, Patristik Sko-
lastik Devirler Ek notlart .......cccevvvemmereenneannss 82
Islamda Felsefenin Dogusu Ek notlar1 ..... P 93
Farabi: .......ccoiiiieeenn SR EE 96
Metafizik €k NOUAIT «'vnenrenrneeneenrneeneeasenesnnns 96
Fizik ek notlart ......cceevieeieneneioroasncnsacnassss 108
Psikoloji ek notlart ....cicecieiiiiiiieiiinaaaans wanene 117
Peygamberlik nazariyesi ek notlart ......... PR 130
Ahlak ek NOtlIArl evvvevvrrrrereecennennnnsaaansosansns 130
Sosyoloji ve Siyaset ek notlart ......cceiiiieniiiaiinnns 135
Sonug ek notlart .....eiiiiiiiiiiiie it 137
Farabi’nin etkisi, Farabi’yi elestirenler ek notlart ......... 140
Farabi okulu ek notlart .......ccovvveeeicanenneness e 141

Ibn Miskeveyh ek notlart .....cccceiiiniiieaiaanenninns 141

4 _ -



Annem Hatice Sunar’m aziz ruhuna

ONsOZz

Uzlukoglu Farabi, Islam Felsefesinin gergek onderi olan, ori-
jinal fikirleriyle Felsefe alamina &zel damgasi vuran, dolayisiyle de
Sarkta ve Garpta pesinde bir gok namh filozoflar siiriikleyen biiyiik bir
Tiirk filozofudur. Bu sebeple, onu geregi gibi ve 6zellikle kendi dili
ile dile getirmege galisan bu kiigiik' kitabimizin 68rencilerimize ve
biitiin felsefe merakllarina faydah olacagina inamiyoruz. Inancimiz
kivancimiz olsun. '

Cavit Sunar

Ankara 10-Aralik-1971



Cavit Sunar’m Aziz Hatirasina,

Prof. Dr. Cavit Sunar tefekkiir diinyasma bir ¢ok nitelikli eserle katkida bulun-
mug degerli bir diisliniirtimiizdiir.

Ozgiin olarak Tasavvuf felsefesinde yogunlagan Cavit Sunar, diinyanin farkh
kiiltiir cevreleri ve diistince iklimlerindeki irfan dgretilerini ayrimli-birligi icin-
de ele aldifn eserlerinde kiiltiirlerin 6zsel anlam baglarim ortaya koymustur.

Cavit Sunar’1n eserlerindeki akademik disiplin ve kavramsal 6zen, giivenilir bil--
giile du‘gunmenm rahathifim sunmaktadir. Ayni zamanda, bilgilerin tefekkiir
tezgadhinda dokunugundaki iisldp ve ustalik, bilgilenme yaninda manevi zevk
olugturarak, okuyucuyu anlaml bir i¢ seyahate ¢ikarmaktadar.

Herhangi bir anlam kaymasina neden olmamak i¢in eserlerde sadelestirme ve
dil yenilemesi yapmaksizin tipki basim uygun goriilmiistiir.

Bu degerli diigiiniiriimiiziin toplu eserlerini daha genis kitlelere ulagtirmadaki

¢abamzi biiylik bir nezaket ve 6zveriyle destekleyen saygideger esi Neriman
Hammefendi’ye en icten saygilarimizi sunariz.

Anadolu Aydinlanma Vakfi



_
(GIRI1S)

‘YUNANDA FELSEFENIN QOKfJSU
ve '
HELENISTIK, PATRISTIK, SKOLASTIK DEVIRLER

Eflatundan 6nceki Yunan felsefe okullar: igin alemin temelinde
maddi bir seyin kabulii ana mesele idi. Eflatun, ide’ler teorisiyle,
ilk defa kesin olarak maddi olmayan bir alem anlayist getirmisti.
Ariste ise maddeden bagimsiz, bash bagina var olan bir ide tasarimim
gercege aykir1 bularak ide’yi ve maddeyi fertte birlestirmig, dolayisiyle,
bilgiyi de yalmz bir belirsiz hatirlamadan ibaret saymayp iki seye
dayandirmugti: gozlem ve mantiki diisiince.! Onun bu goriisii, ken-
- disinden sonra da uzun bir siireyi kaplamist1.

Fakat, ilk ¢agin sonlarinda, derin bir din ihtiyac ile Sarktan
abnmig olan, &zellikle, ruhun olmezli§i, tenasuh ve yildizlarin
etkisine inanma gibi fikirlerin baskisi altinda en yiiksek gergeklerin,
ancak, ice ait bir vahy ile elde edilebilecegi ve buna da, ancak, bir
takim esrarli kuvvetlerle ilgisi olanlarin ulagabilecegi kanaati dogmus-
tu. Bu da, bilginin temelinin sezgiye dayandirilmasi, dolayisiyle de bu
zamana kadar akh her seyin {istiinde tutan Sokrat’in yerini, bir takim
sihri kuvvetleri kullandig1 samilan Fisagor’un almasi ve Yeni-Fisa-
gorculugun meydana gikmasi demekti. Bu konuda helenistik cerya-
nin etkisi de biiyiik oldu.

Helenistik Devir:

Iskender’in Asya seferleri, tarihte, Helenizm denen bir devir
agmustir. Helenizm kelimesi, Yunan ve $ark kiiltiirlerinin birbirle-
riyle kaynagmasindan hasil olan bir kiiltiir ceryanim1 deyimler. Bas-
lica merkezi, Sarkla Garbin tam ortasinda kurulmug Iskenderiye sehri
olan bu kiiltiir cereyaninin karakteristigi de Yunancanin biitiin Ak De-

7



niz kiyilarinda’ genig bir kiiltiir dili olmas: ve bu dilin, &zellikle,
Yunan felsefe ve san’atim1 garka gotiirmesi, buna karsiik ta sarkin
dinf akidelerinin garba sokulmus olmasidur.

Iste bu gibi dini ve sihri fikirler alaninda éncelikle nam almug dii-
siiniir, Poseidonios (I.O. 135-50)tur. Orta Stoa’mn ikinci miimessili
olan ve Rodos’ta bir okul kuran bu diisiiniirle? ilk ¢agin son devresine
girilir. O, Sarktan gelen etkilerle Garpta meydana gikan ve Helenistik-
dinler adi alan kiiltlerin ortaklaga meydana cikardiklar1 Allah ile
insan arasinda mertebelere ayrilmug surf ruh olan bir takim varliklarin
veya Daimon (akillar, ruhlar, melekler)larin bulundugu inancinin da
miimessilidir. Onda eski Stoa’lilardan gelen astrolojiye’inang ta go-

- riiliir. ‘ _

Stoa’lilar basit bir teleolojik goriise sahiptirler. Onlara gore

aleme ildhi bir hikmek hitkmeder ve her sey bir 4lem ruhu tarafindan
_ idare edilir. Her gey ma’kill bir gayeye gére yapilmgtir ve bu gayeye
gore harekettedir. Dolayusiyle, 4lemde tesadiif yok, zorunluluk vardur.
Fakat, bu zorunluluk, bir tohumdan agacin ¢tkmasi ve meyva vermesi
gibi, ige ait ve organik bir zorunluluktur. Insanlarm hayatlar1 da bu
zorunlulufun hitkmii altindadir ki buna insanlarin (Kader) i denir.
Yani, insanlarin hayat1 énceden takdir edilmigtir. Bununla beraber,
onlar, iradeye hiiriyyet tammglar ve tabii zorunlulukla ahlaki
hiiriyyeti birlegtirmislerdir.- :

Stoa’lilar, eski Yunan ve Roma dininde biiyiik rol oynayan
kehaneti de kabul ederler ve hatta onu ilmi bir temele dayandirmaga
da galigarak kainatta hig bir seyin yalmz bagina olamayacagini, her
seyin birbirine, dolaysiyle, biitiine bagh oldugunu ileri siirerlerdi.
Bu suretle de kurban hayvanlarimin bagirsaklarindan, kuslarin ugusun-
dan.. v.s. ileride meydana gikacak olaylarla bir baglihk kurarak gele-
cegi 6nceden kesfe gahgirlardi. Yine, bu sebeple, astrolojiye, yani
yildizlarin insan hayat: iizerinde etkide bulunduklarina da inanirlard.

Stoa’lilarin 4lemde bir gaye, dolayisiyle, organik bir zorunluluk
gormelerine kargilik, Epikur (Epikuros I. O. 341-270)cular®, Demokrit
gibi, alemde sadece mekanik bir zorunluluk gériirler. Onlarca da

‘4lem cansizdir ve bu cansiz 4lemde her gey, sadece, atomlarin bir-
birine garpmasi ve takilmasiyle meydana gelir. Ancak, Demokrit
ile Epikur arasinda kiigiik bir aynlik vardir: Demokrit’e gére mekanik
zorunluluk mutlaktir; Epikur’a gére ise mutlak degildir ve-atomlarin
hareketlerinde bir takim sapmalar da vardir. Yani, atomlarin hare-
ketlerinde bir gok tesadiifin de pay1 vardur. Epikur, atomlarda bu
tesadiifii kabullenmekle insanlara da, kendi islerinde, bir dereceye

8



kadar bir hiiriyyet pay1 tanimig olmaktadir. Epikur igin kader, sadece,
kainattaki kor zorunlulugun degil, fakat; ayni zamanda, bu saywsiz
tesadiiflerin de sonucudur.

Epikur’culara gére din, insam sadece korkutmaga yarayan, ba-

“til bir inangtan bagka bir sey degildir. Gergi, Tanrilar vardur, fakat,

diinya ile ve insanlarla asla ilgilenmezler. Onlar, sadece, “Ara Alem-
ler’’de kendi mutlu hayatlarim yasarlar.

Kendi goriigleriyle Eflatun ve A isto’nun fikirlerini karigtirmaktan
meydana gelen Orta Stoa’cilik ve Epikur’culugun nascihina karg,
akademi, giipheci karakterini kaybetmesine ragmen, Iskenderiye’de
hocalik eden Knossos’lu Ainesidemos ile eski giipheciligin tekrar
canlandif1 goriilmektedir. Ozellikle, Iskenderiye’de Isa’dan sonra iki
yiiz tarihlerinde yasayan ve son siiphecilerden olan Sextus Emprikus’un
kitaplarindan bildigimize gore Isa’dan énce g00-200 taribleri arasinda
Stoa’ilarin dogmatik panteist felsefesine ve miisterek kavramlara
dayanan ahlaklarina kargt, sofistlerde goriildiigii gibi, bilgi imkanin-
dan siiphe eden, fakat, bu siipheyi bir sistem halinde ortaya koyan bir

_ ceryan dogmus ve hem bilgi hem de ahlak siipheye dayandirilmugtir.

Bu sistemli siiphecilerin ilki Pyrrhon (365-275) dur. O, her mesele
icin birbirinin tamamen kargit1 iki fikir ileri siiriilebilecegini ve bun-
larin her ikisinin de dogruluklarinin 1spatlanamayacagini, dolaysiyle,
bir mesele hakkinda hiikiim vermekten gekinmemiz gerektigini iddia
ediyordu. Boyle hareket etmek te hikmete uygun bir hareket idi. Giinki
boyle hareket etmek, tali’ ve kadere de hazirhkli olmak, dolayssiyle,
biiyiik bir ruh huzuruna kavugmak demekti. Stoa’lilarca ruh sitkiinuna
mutlak bilgi ile kavusuldugu halde, bu zatta, mutlak bir bilgisizlikle
kavuguluyordu.

Pyrrhon’un 6grencisi Timon (320-230) ise eski akademinin adet
mistisizmine, Sokratin (bir sey bilmemesi) goriigiine dayanarak,
Orta akademide siiphecilikle kars1 koyuyordu. Bu yolda da kendisini
Arkesilaos (316-241) ve Karneades. (214-129) pesliyordu. Bunlar,
Stoa’lilarin kehanete, astrolojiye ve hurafelere inanmalarina kargilik,
onlari, siddetle red ediyorlard.

Iste yukarida da igaret ettifimiz gibi, akademide kaybolan bu
siiphecilik, ilk ¢agin son devirlerinin kalbur iistii bilginlerini sinesinde
toplayan Iskenderiye’de tekrar meydana ¢ikmig ve bu devir fikir
hareketlerini siddetle etkilemistir. Ainesidemos, giipheyi hakhi gikar-
mak ve bilgimizin izafi oldugunu gostermek icin, kullandiklari on
delili ilk defa toplamugtir. Bununla beraber siipheciler, sonug gikar-

9



- malara temel vazifesini géren énermeleri de dogru olarak kabul et-
mekten, onlara inanmaktan da ¢ekinmiyorlardi. Fakat, bir geye inan-
mak siibjektif bir seydir ve bir bilgi degildir. Dolayisi-le, ne algi ne
akil, ve ne yalniz baglarina ne de bilesik olarak, bizi *+ patlanabilecek
dogru bilgilere gbtiirebilirler. '

- Kisaca, alem, ashinda bilinemez. Sebeplik kavrami da, ancak,
izafi olarak gecerli olabilir. Her olay, mutlaka, bir sebep-eser iligkisini
icermez. Biitiin olaylarin, genellikle, belirli kaidelere gore meydana
geldigine biz, ancak, inanabiliriz.

Stoa’lilara gore bilgi, en sonda, iymana dayanryordu. Siiphecilere
gore ise her sey deneye dayanmahidir. Deney diginda kalan, 6zellikle,
metafizik teoriler gercek bilgiler kaplayamazlar. Ancak, deneylere
dayanilarak gelecek hakkinda tahminlerde bulunulabilir. Deney
diginda ise, ancak, iymandan sz edilebilir. Iyman ise asla bilgi degil-
-dir ve bilgi ile birlegtirilemez.

Stoa’cilar, Epikur’cular ve siipheciler, akli her geyin iistiinde
tutan bir insan ideali olan Sokrat’a bagliydilar. Fisagor ise tabiat
iistii sihri kuvvetlere hakim olabilen bir insan ideali idi. Iste Isa’dan
sonra birinci yiiz yilin ilk yarisinda Yeni-Fosagor’culardan Tyana’-
It Apollonios® ta bu tip bir insan olmak iizre tanminmstir. Soylentiye
. gbre o, havada u¢mus ve daha 6nce gegirdigi hayat sekillerini de
bilirmis. O, Isa gibi bir bakireden dogmus, tiimel kudrete ve ilme
sahip olmus, 6ldiikkten sonra dirilmig, timitsiz bir hastayr da iyi et-
mistir.

Yeni-Fisagor’cular, eskilerin sayilar teorisini genigleterek onlari
biitiin varhigin esas modelleri ve ullihiyetin tasarimlari saymuglardir.
Biitiin yarauklarin asil ilkesi suret, fa’al sebep ve ulithiyet olmak baki-
mindan birlik (vahdet)tir; bunun kargitt maddedir. Alem ebedidir®
ve mitkemmeldir’. .

Allah birdir ve o da saf akildir. Ondan maada ve ondan agag: ol-
mak iizre, silsile halinde, bir takim ildhlar da vardir. Bu ikinci dere-
ceden olan ilahlar, insanin, tabiatindaki seylere olan meylini saf akil
ile zapt etmede, ona yardim ederler. Bu da ya aragsiz kesf ve kehanetle
veya ilah? ilhami bildiren hakimler araciyle olur ki Apolionios iste
boyle bir hakimdir.

“Ilahiyat Ilmiyle Ill§k1h Hesap” adh iinlii eserlyle arabistanli,
Nicomachos, Yeni-Fisagor’cularin sonuncusudur.

Isa’dan sonra birinci ve ikinci yiiz yillarda bazi Eflatun’cularin
da Fisagor’culuga kaydiklari goriiliir. Bunlarin en 6nemlisi, (Maraba)

10 -



adli namh eserin -sahibi Plutarch (125-50)tir. Bu zat, ilahi Alemle
insanlar ilemi arasinda, baglantiyi, bir takim ruhlarin sagladigmna,
ilhamlara, kesflere, kehanetlere, rubhun Oliimsiizliigiine ve ruhlarin
tenasuhuna inanir. Biitiin dinlerin Allah’imin ayni Allah olduguna
igaret eder. - ’

Sur’lu Maximus, Madaura’hh Apoleius’, Izmirli Theo, “Dogru
S6z” adli eseriyle nam almug, hiristiyanlik diigmam Celsus ve Suryeli
Numenius® gibi son Eflatun’cular da iyi ve kétii ruhlara inamirlar.

Iste bu arada, Sarkta, gesitli elemanlardan biresmis bir teozo-
finin meydana geldigini ve buna Iskenderiye Yahudi felsefesi dendi-
gini goriiyoruz.

Iskenderiyedeki bu Yahudi felsefesinin kaynaklar:, ozellikle,
birlik (vahdaniyet) ve ruhun 8lmezligi akidesiyle, Allah ve diinyanin
birbirlerinden kesin ayriliklariyle, melekleri ve seytanlariyle, kehanet
ve vahyi ve tefe’iilii ile Yahudi dini basta olmak tizre bir Yunanh
Yahudinin “Siileymanin Hikmeti” adh eseri ve Aristo’cu bir filozof
olan Yahudi Aristobulos’un Misir hiikiimdar1 Ptoleme igin tefsir
ettigi beg sefer (Pentateuque)idir® ve ilk iinli Yahudi filozofu da
Philon’dur.

Philon® (I. O. 25-1.S.50)un biitiin gayreti Yunan felsefesi ile
Yahudi dinini birbiriyle uyusturmakt:. Bu sebeple, Eflatun’un, zama-
nin iistiinde reel varhiklar olarak telakki ettigi ide’lerini, Allab’m
keridilerini diigiinmesi sayesinde mevcut fikirler gekline sokmakla
Eflatun ve Aristo’da goriilen mimar Tanri fikri yerine Yaradan (Halik)
fikrinin ortaya atti. Ona gére Tanri, tam ve miikemmeldir, her seyin
sebebidir, tiimel kudrettir, merhametlidir, mutludur, hig bir belirli
yerde degildir. Kainatin iistiinde olan bu Tanri, kiinatla iligki igin,
kendine has 6zel araglar yaratmigtir. Philon, bu araglara bazan ideler,
bazan kuvvetler, bazan da somut olarak, ig goren ruhlar der'? ki bu
ruhlar, esitli mertebelerde bulunurlar ve pek dinci kimselere kendi-
lerini gosterirler.

Allah, oglu Logos® araciyle, Chaos’tan, pek miikemmel olan
diinyay: yani, Cosmos’u yaratmigtir. Bununla beraber biitiin noksan-
liklarin ve fenaliklarin kaynag: maddcdlr ve beden de ruh igin bir -
zindandur.

Insanlardaki hayir, ancak, Allah tarafindan husule getirilir ve bu
da ilah{ iradeye tamamen boyun egmekle miimkiindiir. Insanin go-
revi, Allah’im ahlikiyle ahliklanmaktir. Bu da ruhun bedene héki-
miyeti ile olabilir. En yiiksek mutluluk, Allah’in cemalinin vecd ve

11



istigrak icinde temagasidir. Iradeye ait fiillerle zihne ait istidlaller bu
mertebenin altindadir. Bu ruh haleti de Peygamberlere mahsustur.

Iste, Philon’un bu mistik fikirleri, 6zellikle, Hiristiyan mistisiz-
mini ve Yeni-Eflatun’culugu etkilemistir.

Dinle felsefenin ici i¢e girmesi sonucu olarak meydana gelen ve
Sarkta ve Garpta biiyiik rol oynayan Yeni-Eflatun’culuk, her seyden
6nece mistik bir karakter tagiyan Eflatun felsefesine dayanmg, Aristo
ve Stoa’dan aldig: fikirleri de bu temel iizerine orurtmugtur. Bu
biresim de ona, orijinal bir mahiyet kazandirmugtir'.

Yeni-Eflatun’culugun en 6nemli filozofu, Misir’da dogan ve ana
dili Yunanca olan Plotin’dir..

Plotin (I.S.204-270) Ammonios Sakkas’in 6grencisidir. Romaya
gitmis ve orada bir okul kurmugtur. Elli bir pargadan ibaret olan
etiidlerini, 6grencisi Porphyrios, her biri alt: konuyu kapliyan dokuz
kitap halinde yaymlamig ve bu tertipten dolayr da bu kitap serisine
Ennead (dokuzlar)lar denmigtir.

Plotin felsefesi, Eflatun’un maddi olmayan ide’lerine tam karsit
olan Stoa’lilarla Epikur’cularin materyalizmine karst koyma ve Ef-
latun idealizmine donmeden ibarettir.

Plotin, baslica, ruh ve beden ilgisini ele almig; ruhu, kendine has
bir mahiyet ve cevher olarak gdrmiig, bir dlem ruhu kabul etmis ve
ferdi ruhlar: da ona baglamistir.

Ruhun isi gekil kazandirmaktir. Bu gekil kazandirmaktaki igi de
“ide’lerin tayin ettigi belirli bir gayeye goredir. Ruhun asil gayesi de
bedenden tam ve mutlak sekilde siyrilmug olan bir varliga ulagmak-
tir. Dolaysiyle, Plotin, sirf ruh olan bir takim yiiksek yaratiklarin,
Daimon’larin varhgina inanmugtir.

Plotin’e gore de Eflatun’un ide’leri, ruh alanimn iistiinde bir
kademe olan Nous’un disiindiigii fikirlerdir. Nous’un iistiindeki
kademede de Allah vardir. Allah, (Bir olan), (Var olan) ve her sey
kendisinden sudur edendir. O, her tiirli 1181n kaynag: olan giineg
gibi, her tiirlii seyin kaynagidir®.

Plotin’in Allah’1t ne Yahudilik, Hiristiyanlik ve Islimdaki alemi
higten yaratan Allah’tir, ne de Eflatun ve Aristo’daki sadece
mevcut malzemeye gekil veren mi’mar Allah’tir. Allah, her seyin
kendisinden sudur ettigi kaynaktir; var olan her sey, Allah’in bir
suduru (émanation)dur. Bu sebeple bir seyin varhigi, ancak, Allah
sayesindedir.

12



tkinci kademe, Nous alamdir. Bu alan ulihiyet alanindaki mutlak
birlik (vahdet) ten yoksundur. Giinkii, ide”lerin bulundugu bu alana
artikk cokluk girmistir. Fakat, ide’lerin goklugu, mekdn ve zaman
igindeki gokluk gibi degildir. Bu yiizden de ide’ler degismezler, ezeli
ve ebedidirler. Ve yine ide’ler, her tiirlii faaliyetin ezeli ve ebedi
modellerini de tegkil ederler. '

Ugiincii kademede de ruh alemi vardir. Ruh ta birlik halinde
ve yok olmayan bir cevher ise de onun varhgi ve yok olmamasi,
ancak, zaman icindedir. Nitekim, ruhun, cisimlere organik gekiller
kazandirdif, siikiineti harekete ve hareketi siikiinete gevirdigi irade
kuvveti zaman icinde gegen bir olaydur.

‘Ruh kademesinin altinda da egya alami bulunur. Egya, gelip
gecicidir. Cisimler de fa’al ve etkilidirler. Fakat, onlarin etkili olmalan,
kendilerinde bulunan bir niteligi bir bagka cisme gegirmeleri demektir.
Plotin’e gére organik olmayan varhklar da organik varliklar gibi
meydana gelir ve yok olurlar.

Allah, bir sebep degil, tersine, var olan her seyin kaynafidir
ve bu hal, tam bir yaratma halidir. Allah , kendi varhgm diger
varhklara yayma suretiyle etkide bulunur. Fakat, onun asli mahiyeti
hi¢ degismez.

1de’lerin etkisi ise, kendilerinin model olarak alinmalar1 suretiy-
ledir. ‘ :
Ruhun etkisi de cisimlere gekil kazandirmakladir. Cisimlerin
etkisi de, yukanda gosterildigi gibi, kendi niteliklerini diger cisimlere
gegirmekledir.

Simdi, cisimler kademesi altinda bir kademe daha vardir: madde.
Cisimlerin, kendisinden meydana gelip tekrar kendisine déndiikleri
madde, her tiirlii realiteden yoksun, “Hi¢” olan bir geydir. Belki de o,
Eflitun’un bos mekam gibi bir geydir. Madde, birlikten de yoksundur;
giinkii, cokluktur. Maddenin bir etkisi ve faaliyeti de yoktur.

Goriiliiyor ki Plotin’de varhklar, kendi kendisiyle var olan Allah’-
tan baglayip bir hi¢ olan maddeye kadar kademe kademe inerler.
Plotin’in varhklant bu kademelemesi, Aristo’'nun, maddeden Allah’a
* cikan kademelemesinin tersinedir. Giinkii, Aristo’da 4lem, siirekli bir
gelisme icindedir ve bu geligmenin son gayesi de Allah’a ulagmakur.
Bu sebeple, Aristo’da kademelenme agagidan yukarryadir ve bu geligme
siirecinde her bir varlik, Allah’a yaklagtiran bir merhaledir. Fakat,
Plotin’de 4lem, Atisto’nun tersine, Allah’tan yayihip gelisir. Bu sebeple

13



de Plotin’de kademelenme yukaridan agagiyadir ve Allah’tan bir
{eyz ve sudurdur.

Kademelenme iginin Aristo ve Plotin’de birbirne karsit olusunun
sebebi de Aristo sisteminde miinferit etkenlerin reel sayilmasi, Plotin
sisteminde ise biitiin realitenin Allah’a dayandirilmig olmasidur.

Insan, varhgmm bu ii¢ kademesini kendisinde mevcut iig¢ seyle-
bilir: duyular dlemini duyumlara ait algilariyle; ruh alamni, dogrudan
dogruya kendi rubunu algilamakla; ideler alanimi da akil gézii ile
temaga etmekle.

Fakat, insan, Allah’1 da bilebilir. Ama, bu bilgi mistik bir bilgidir.
Insan, Allah’i, ancak, suuru digina gikip cezbe halindeyken bilebilir
ve onunla birlegebilir. Cezbe hali, insanin ruhunu bedeninden kurtar-
d181, insana Allah’la birlegme imkaninin verildigi haldir. Dolayisiyle,
cezbe, insanmn en yiiksek gayesi olmaldir.

Bagka bir deyisle, Plotin felsefesi, esasta, Eflatun, Aristo ve
Stoa felsefelerinin yeni bir yorumlamgindan bagka bir sey degildir.
Idelerin, egyanin birbirine bitisik genel semas: iginde, ilk defa Yeni-
Eflatunculukta organize edildigi goriilmektedir. Plotin, Eflatunda
yan yana duran iyilik idesini, ideler lemini, goriiniig 4lemini ve madde-
yi iist iiste koymusg ve birbirinden ¢ikarmustir. Ona gore, zirvede en
yitksek prensip olan (Bir) vardir. Bu Bir'den ideler ve (Nous) alemi,
bundan da ruh 4lemi, ruh 4leminden de madde alemi gikmigtir.
Madde cisim degildir, nefsten ¢ikan, belirsiz ve niteliksiz olan bir
sey, bir viicut olmayan geydir'®. Bu bir, ne tamyicadir ne de tanna-
bilirdir. Bu sebeple de siibjektif, yani nous, akil, ruh ve objektif, yani
ideler ikiligini gerektirmez. Siibjektif ve objektif ikiligi, onun, kend:
kendine dénmesi sonucudur. Bu nous’un ve idelerin kopyas: ruhtur
(alem rubu ve ferdi ruhlar). Ruhtan da diinya meydana gelmistir.
Plotin’in. bu sudur (émanation) teorisinin ashm Eflatun’un (Timaios)
diyalogunda gormek miimkiindiir. Yalmz, Plotin’de, bu diinyanin,
zorunlu olarak, tamamiyle diinyevi olmiyan ve kendi kendine yeter
olan mutlak varligin 6zelliklerinden giktig: goriigit Eflatun’dakinden
daha acik ve seciktir.

Plotin’e gére yukarida da igaret edildigi gibi, Bir, hi¢ bir seye
ihtiyac: olmadigindan, mikemmeldir. Miikemmel oldugu .igin de
zorunlu olarak feyezan eder ve kendinden diger bir bagka, bir hypos-
tase hasil eder; o da kendinden daha agag: diger bir hypostase mey-
dana getirir. Bu suretle, daima diga gikmak zoriyle ve yukaridan aga-
Biya inigle li¢ ezeli hypostase ve hypostase’lardan ¢ikan seylerle

14



cokluk meydana gelir. Daha bagka tiirlii soylersek, Allah’tan akil
ve akildan da ruh meydana gelir. Ruh ta dogrudan dogruya, biitiin
varhiklariyle, tabiati meydana getirir ve onlar1 hayatla doldurur.
Sanki egya birer ayna, ruh ta, bu aynalarda gériinen bir yiiz gibidir.
Hi¢ durmadan bu yukaridan agagiya inen ve indikce de asli mahiye-
tinden uzaklagmig olan ve egyada son bulan varbklar arasinda ve
dolayssiyle, varliklarla Allah arasinda bir baghlik vardir®.

Varhigin en agafi derecelerinin, esyanin veya “Miimkiin”’
alemin, tabiat ruhu tarafindan ve dolaysiyle, mutlak tarafindan mey-
dana getiriligi, Yeni-Eflatunculuga gére, bir irade eseri olmayip man-
tiki bir zorunluluktur; giinegten iigin yayihgn gibi, kendiliginden
gerckli bir geydir. Bununla beraber Plotin, gergekte, Bir'e ne bir
zorunluluk ne de ihtiyari bir irade veya tesadiif uygulamigtir. Ona
gbre Allah, kiinat: ne ihtiyag, ne arzu, ne tesadiif, ne zoruniuluk, ne
de her hangi bir tercih sonucunda degil, ancak, tabiayitle, yani
zatiyle mutlak hayr oldugu ve bu hayrin yayilmas: dolayssiyle, cok
miikemmelden daha az mikemmele dogru, zincirleme olarak ya-
ratmistir’® ve bu taratilis, Allah, Zekd ve Ruh figlii (teslis)siine daya-
nir. Ancak, bu iicten her biri digerlerine cgit degildirler. Kisaca,
kainatin sebebi, Allah’in lutfundandir. Plotin’nin Allahi da, tabiat1
geregi, yaratan bir Allah’ur. Plotin’e gore Allah, kainati, pek yiice bir
sebep iizerine yaratmistir. Bu scbep, agk, hiiriyet veya zorunluluk
olmadig1 gibi, bunlardan bagka da degildir ve bizzat Allah’m ken-
disindendir.

Plotin’in metafizik zorunlulugu, gizli olarak, bir teodiseyi de
icermektedir. Ciinkii, ona gbre bu diinya “Tamam” bir diinya oldu-
gundan en iyi bir diinyadir. Ham bir diinya. ayni zamanda, miimkiin
olan biitiin kotiiliigii de igine almak zorundadir. Ancak, bu “En iyi”
diinyada “kotiiliik”, “Iyilik”in yoklugundan bagka bir sey olamaz.
Her seyin iyi olmasimna imkan yoktur®. lyiligin yoklugundan ibaret
olan k&toliik te Rabbani inayetin varhgina vesiledir®. Esasen, diinyaya
ait bir ruhun, bir akhn yaratmg oldugu bir diinya, bu diinyadaki
bagkalklarin 6zelliklerinden dogan noksanligin biitiin derecelerine de
sahip olmak zorundadir. Zaten, biitiiniin iyiligi “Kendi pargalarinin
degigikligi” icinde meydana gelir®. Ciinkii, her sey, kendi varlik tarz:
icinde kozmik hayat igin gereklidir. “Bagkalik” meydana getirmek,
yaratici olan diinya ruhunun ger¢ek mahiyetinden bagka degildir.
Diinya ruhunun kemali, ancak, esyadaki bu zitliklarla realize olabi-
lir®. '

15



Bu zitliklan icine alan kozmik varhklarin sonlulugu veya sonsuz-
lugu meselesinde de Plotin, hem Yunan diisiincesine uyarak sonsuzluk
kavramundan estetik bir nefrek duyar ve gegici varhklarin sayisimn
ve bunlarin kavramlir (ma’kéil) alemdeki sayilarimin sonsuz oldugunu
sbylemez ve sonsuz say1 kavrammm kendi kendini giiriiten bir kavram
olarak alir, hem de kavramlir ve ideil 4dlemdeki sayiyi, duyulara ait
bu diinyadaki gegici varhklarin sayilariyle smrlamag da dogru
bulmaz?*. O, varhklarin sayisini hem sonlu hem de, ayni zamanda, her
hangi bir sonludan daha biiyiik gérmekle kagamak bir yola sapar. Fak-
at, onun acik ve kesin olarak deyimledigine gére bu sonlu veya sonsuz
olan ve kendi varhginda tamamiyle durucu ve degigmez olan kiinat,
ayni zamanda, “Tam” bir kainattir. Boyle bir kidinatta da her gey
Kader’le degil, sebeplerle meydana gelir®. Yildizlar, sebepler degil-
dirler. Yildizlarin insanlara etkisinden, zenginlige, fakirlige, hasta-
hga sebep olduklarindan séz edilemez. Kehanetten, fal agmaktan,
kuglardan ve yildizlardan, gelecek te kesfedilemez®. Bu kainatta, sade-
ce, biitiin varhklarn iistiinde ve otesinde® biitiin kudretiyle ezelden-
beri var olan, sinrsiz ve sonsuz olan,? her sey kendisinin olan ve
her sey kendisinin olmast bakimindan,” sezgisel bir surette bilici olan®
Allah hiikmeder.

Yeni-Eflatunculuk, Plotin’den sonra onun &6grencisi Porphyri-
os’ta ve ozellikle, bunun 6grencisi olan Jamblichos’ta® gittik¢e fan-
tastik sekiller almig ve en sonda mitolojiye dénmiistiir.

Felsefesini tamamiyle hayali tasarimlara dayandiran, cinler ve
meleklerle ugragan ve kendisine ilahi lakabi verilip mu’cizeler atfe-
dilen Jamblichos, politeizmi felsefi nazariyelere dayandirip ona
bir sirrilik te vermis ve Plotin’in “Bir”inin istiinde anlatilmaz bir
asil varbik kabul etmigtir. Bu asil varlk, ii¢ elemandan biresik olan
kavramilir (ma’kdil) dlemi ve yine ii¢ ildhi kuvveye ayrilan akil alemini
dogurur. Bunlar “mahiyetler’dir. Bunlarm altinda on iki semavi
ilah bulunmaktadir ki daha sonra bunlar otuz alti, daha sonra da iig
yiiz altmiga cogalirlar. Bunlardan sonra da yetmis iki gesit gogiin
altinda bulunan ildhlar ve kirk iki tiir tabiat ildhlan gelir. Biitiin bu
ilahlar: da siirii siirii bag melekler, melekler, seytanlar ve kahraman-
lar pesler. ‘

Kisaca, _]amblighos’un ilahi gogiinde bir gegit Fisagor’cu sayilar
teorisiyle ilgili bir gekilde biitiin dinlerin ildhlar1 bulunmakta ve bu
ilahi g6k te duyular alemi iistiinde durmaktadir.

16



Jamblichos’un 6grencisi Roma Imparatoru Julianus Apostata’dur.
Sistemini Yeni-Efldtun’culuga dayandiran Imparator, hocas1 gibi
karigik bir teolojiye saplanmgtir. : :

Yeni - Eflatun’culufun son devirlerinin tipik miimessili Prok-
los (410-485)tur. Ustiin bir matematik¢i olan bu zat, ayni za-
manda hayalf tasarimlara da kapilmig ve milletler mitolojilerini
dediiktif bir gekilde bir sistem halinde toplamaga galigmgtir. Sistem,
biitiin varhiklar icin {i¢ geligme mertebesi kabullenerek, tiglii gruplar
halinde kurulmug ve bazan da yedili gruplar seklinde genigletilmigtir
ve bunlar arasinda iligkiler bulundugu gosterilmek istenmigtir ki
bu Hegel’in diyalektik semas: gibi bir geydir.

Yeni-Eflatun’culugun son devirlerindeki énemli meselelerden biri
de gozlemlerin tamamiyle ortadan kalkmasi, Eflatun ve Aristo’nun
sadece tefsir edilmesidir. -

Proklos’tan sonra, bes yiiz yirmi dokuzda, Bizans Imparatoru
Justinianus tarafindan Atinadaki felsefe okullar1 kapattirilmig ve
antik felsefe de bu suretle sona ermistir.

Hesap, hendese ve astrolojinin basglica ilimler sayildigi, Sextus
Amprikus’un giiphecilifi yaninda Stoa’cihfin devam ettigi ve ana
ceryaminin Yeni-Eflatun’culuk oldugu ilk ¢agin bu son devirlerinin
ana vasfi dinl bir senkretizmdir. Bir gok Tanmlar kabul edilmis ve
bunlara tapmak i¢in her yerde tapmaklar kurulmugtur. Daha da ileri,
bilinen Tanrilardan ¢ok daha fazla, bilinmeyen Tanrilar bulunduguna
da inamilmug ve bunlar i¢in de ayr tapinaklar yapilmigtir. Bu devirde
biitiin dinler birbirlerine girmis, Panteon ilahlarla dolmug ve bunlarmn
bagina da, en yiiksek ilah olarak, Yeni-Eflitunculugun “Bir”i kon-
mugtur. Bu dinsel hava iginde bir teoloji ilminin dogmas: igin de Yeni-
Eflatunculuk bir temel vazifesi gérmiigtiir. Ciinkii, bu felsefe, bir
kavramlar sistemi ile bu kavramlar sistemiyle ilgilendirilen ve tama-
miyle hayil mahsulii olan, Tanrilar hakkinda yiiksek bir spekiilas--
yonun birlesiminden ibaret idi. Dolayisiyle, baslangigta, bir aydinlar
diinya goriigii sayilan Yeni-Eflintunculugun kendisi de, en sonda,
gesitli mitoslarla dolu bir teoloji haline gelmistir. '

Iste, bu manzaray: gosteren ilk ¢agin bu son devrinde yeni bir
din meydana gikmugtir: Hiristiyanhk.

Hiristiyanlik ve Patristik (Kilise Babalar:) Devir®
~ (Orta Gaga Girig)

Hiristiyanhik dininin temeli, Roma’daki cesitli Helenistik kiilt-
lerden biridir ve bu dinin temelinde bulunan fikir de Helenistik

17



dinlerde gériilen fikirdir: ruhun 6liimsiiz olusu ve 6nceden 6len ve
sonra dirilen bir Allah tasarimi. ‘

Hiristiyanhgin Helenistik dinlerden ayrildifi noktalar da sun-
lardar:

a- Allah’in Isa gibi fakir ve hakir bir insanda tecelli stmesi.

b- Oliimiin giinahin sonucu oldugu. L

c- Hinistiyanin bagka bir dine girememesi. ‘

Ik hiristiyan yaymnlarimin felsefe ile hig bir ilgisi yoktur. Onlar,
sadece, dort Incil kadrosu icinde Isa’nin hayat ve fikirlerini bildirirler.

Hiristiyanhgin ikinci kurucusu Paulus’un mektuplarinda da bun-
dan bagka bir sey goriilmez. Paulus, insamin giinahtan kurtulmas:
icin, oliipte tekrar dirilen Allah-Insana ve insamn tek bagina giinah-
kar tabiatini yenemiyecegine inanmag: tavsiye eder®.

Hiristiyanhgin ikinci devrinde ise Hinstiyanlik prensipleri fel-
sefi bakimdan temellendirilmek istenmis ve 6zellikle Hiristiyanhigin
dogmalar ile felsefe arasindaki iligki iizerinde durulmustur. Bu nokta
iizerindeki goriiglerden biri, Isa’dan sonra 1-2 yiizyillarda ve diger hele-
nistik dinlerde de gériilen bir ceryanda, yani Gnosis®* doktrininde
bulunur.

Gnostiklere gore dinin dogmalarina sadece iman edilmeli, onlar,
tefsir de edilmeli; bagka bir deyisle, sahsi ve mistik bir bilgi dogmamn
tistiinde tutulmal:.

Fakat, kilise cevresinde felsefeyi hos gorenler ve gormiyenler
oldu. Felsefe taraftarlarina diigman olanlardan Tertullian, (160-220)
ozellikle, isarete deger. Ona gore dogmayi, sadece, iymanla kabul
etmeli ve dogmaya, akla aykiri oldugu igin, inanmal. Ve yine, iyi,
Allab’in emrettigi seydir®. '

“Hahlar” adh kitabiyle namh Iskenderiyeli Clemens® ise, Ter-
tullian’in tamamen tersine, iymann bilgiden iistiin oldugunu kabul.
fakat, felsefe tarafindan da uygun goriilmesini ileri siirdii. Bagka bir
deyisle, ona gore, anlamak ig¢in inanmahdir. Allah’in emrettiginin
iyi oldugunu akil da dogrular.

Iste, dogmanin kayitsiz sartsiz m1 yoksa bilgi ile aydinlatilarak
m1 kabul edilmesi gerektigini kendisine baglica mesele yapan bu devre-
ye Kilise babalar veya Patristik devir denir”. ‘

Kilise, Clemens’in fikrini yani, dogmanin akla uygun oldugunu
kabul. etmis ve onun, ayni zamanda, insam1 dogru olana, kavramhr
olana gétiirdiigiinii de ileri siirmiigtiir.

18



Clemens’in okuluna bagli Origenes (185-254) Hirstiyanhgm
ilk devresi i¢in onemli bir kigidir.

Ammonius Sakkas’in 6grencisi olan Origenes, Allah goriigiinde
Yeni-Eflatun’culuga yaklagugindan Hinstiyanhktan kogulmustur®.
Ona gore irade hiirdiir. Qiinkii, ger, insanmn hiir segimi ile meydana
gelmistir. Her seyin hakimi ve diizencisi olan ilahi bir plan ve hedef
vardir ve ancak bu plana uyularak kurtulusa erisilebilir.

Simdi, Yeni-Eflatun’culukla Hinstiyanhk arasindaki en bilyiik
ayribklardan biri, Allah gbriigiidiir. Hiristiyanin Allah1, Yahudinin
Allal’a gibi, bir yaratiadir, her seyi yoktan yaratmustir. Halbuki,
Yeni-Eflatunculugun Allah’t yaratici degildir; O, alemi yaratmaz,
sadece, kendinden sudur ettirir. Alem, Allah’tan, ziyanin giinesten
yaylmasi gibi yayihr. '

Hiristiyanhkla Yeni-Eflatun’culuk arasinda ikinci biiyiik ayrilik
ta Allah ve insan iligkisi meselesinde gorilliir. Hiristiyanhga gore
insam Allah yaratmugtir; dolayssiyle, insanla Allah arasinda, ancak,
yaratilan ve yaratan iligkisi, yani aglmaz bir ugurum vardir. Halbu-
ki, Yeni-Efldtun’culuga gére insan, Allah’in bir sudurudur ve ilahi
mahiyete ortakdir. Insanin Allah’la birlestifi hal de vecd halidir.

Ve yine, Hiristiyanlik igin 4lem, belirli bir zamanda, daha dog-
rusu, zamanin baglangicinda yaratilmuistir. Allab’in insan suretine
girmesi de bir defaya mahsustur ve bu da belirli bir tarihi anda ol-
mugstur ve bir daha tekrarlanmayacaktir. Halbuki, Origenes, bu gesit
olaylar1 ebedi olaylar saymigtir. Ona gore giinah, insanda Allah’a
isyanin sonucu degil, sadece, insammn zayif olmas: yiiziindendir.
Fakat Allah bu zayif insana gefaat edecek ve onu giinahtan kurtaracak
ve en sonda insanlar tekrar Allah’a déneceklerdir. Ama, zayif olmalan
yiiziinden tekrar Allah’tan uzaklagsma zorunda kalacaklardir. Bu
yaklagma ve uzaklagma da boylece siiriip gidecektir. Iste, Origenes’in,
alemin siirekli olarak bir devir hareketi iginde bulunduguna isaret
eden bu fikri, esasta gnostik bir fikirdir ve Hirisyiyanhga aykindir.

Bu noktada, Origenes’in kargisinda, kilise babalarmin en biiyigii,
Augustinus (354-430) u gormekteyiz.

Augustinus, 11k ¢ag ile Orta gagm iizerinde olup patristik devrin
hem yiikseligini hem de ¢okiigiinii temsil eder.

Augustinus su iki noktadan hareket eder:

a- Once, bir gergek var olmali® ve insan da bu gergege inanma-
hidar. Cliinkii giiphe, ruhu perigan eder.

19



b- Bir takim yakini bilgiler vardir, bunlarin varhigindan kimse
siiphe edemez®. Meseld, mantin prensiplerinden, matemetigin
ana dnermelerinden kimse siiphe edemeyecegi gibi, bir suura sahib
oldugu hakkinda da insanda kesin bir kanaat vardir. Insan, her sey-
den 6nce, kendi varhigindan emindir. Insamn kendi varligindan emin
olmasi, yagamas: demektir. Yagamast da diigiiniip anlamas: demektir.
Bu da akil ile olur®’. Bagka bir deyisle, eger diisiine biliyorsak o halde
variz. Eger varsak o halde bizde ruh vardir®.

Su halde, kendilerinden giiphe edilemeyecek iki esash varhk var-
dir: ‘Allah ve ruh®. Ruhun bilinmesi Allah’in bilinmesine baghdir.
Zira, Allah, sirf ruhtur®.

Allah, onsuz hig bir gey bulunmayan varhiktir. Ondan daha biiyiik '
bir varhk biigiiniilemez*. Onun bilyiikliigiinii tahkik imkansizdir*.
Diinya, goriinen geylerin en biiyiigii, Allah ta goriinmeyen seylerin
en biiyiigiidiir. Diinya, gozle goriilen bir seydir, Allah ise inandi§imiz
bir seydir*. O, her seyin sureti, idelerin idesi, ezell kanunudur. En
yiiksek se’niyet te bu gériinmeyen idededir*. O, her seyin bagi, ortasi ve
sonudur®. O, yer kaplamaksizin her yerdedir®. En biiyiik ve en son
bilge, 4dil, kaadir ve iyi O, dur®. Onun varhgmi ispatlayan da
O’nun ilk yaratug sey, akildir.

Akil, ruhun goziidiir ve biz Tanriyr akilla goérebilir, bilebiliriz.

Zaten, onu bize kendisini bilmemiz icin vermistir?. Dolaysiyle, bizi
gercege gotiirecek bilgi gergek felsefedir. Gergek felsefe de gergek din-
den bagka degildir. Filozof, Allah’1 sevendir®. Iyman bile akilla miim-
kiindiir. Ancak, iyman, akildan 6nce gelir. Biz, anlamak igin inam-
yoruz*4, .
Allah, alemi, hiir iradesiyle yoktan (ademden)® ve kelimeden
veya akildan® yaratti. Allah (OL!) dedi ve her sey oldu®. Allah, kimil
ve en yiiksek hayr oldugu i¢in de 4lemi kemal iizre ve bir hayr eseri
olarak yaratt1’®. Onun serbest iradesine mahsus hi¢ bir sebeb yoktur.
Alem, sirf fazl ve kerem ve inayet eseridir®.

Allah, her yerde hazir ve nizir olmakla beraber mekan ve zaman
disindadir. Halbuki, Allah’in eseri olan alem ve dolayisiyle insan
‘zamandadir®. Yaratmanin diginda ne mekin ne zaman vardir®.
Hareketin 6lgiisii olan zaman, ezeliligin bir hayalinden ibarettir®
Zaman, gecmis, simdi ve gelecekten ibarettir; bu iigten de, sadece,
(Simdi), gergekten vardir. Ancak, simdi de gegmis ile gelecek arasinda
siireklilikten yoksun bir zamandan yani, bir (An) dan ibarettir. Bagka
bir deyigle, zaman, varhkla yoklugun kangmndan meydana gelen

20



ve yokluk yonii gok daha genis olan bir §cyd1r 63 Zaman 1gmde bulunan -
ve yoklugu ihtiva eden ilem de, ancak, gegmisi ve gelecegl hatirlama -
ve bekleme kabiliyetinde olan, yani suur sahibi olan insan igin vardir®.
Bu suuru kaldirirsak alemi de yok etmis oluruz. Dolayisiyle, tabiat,
siiphe gotiiren ve bilinmesinde fayda olmayan bir gorunu§ten bagka
degildir® ve sirf Allab’mn varligim ve biyiikligini 1spat igin yaratil- -

- mugtir*s. Zira, o, zamanda yaratilmgtir. Zaman da insan guuru ile-

birlikte yaratilmigtir. Dolayisiyle, alemin bir anda yaratilmig olma-

siyle ezeldenberi var olmas: arasinda fark yoktur. Ancak, bu yaratma, -
ezeli ve degismez bir karara ve dolaylslyle de mutlak bir gerektirmeye .
baghdir. Bu da Tanrilik iradenin, kayitsiz ve gartsiz, egyanin prensibi .

" ve en yiiksek kanunu olduguna ve 4lemde ba§h ba§1na b1r gaye sebcb

aramanmin da b0§luguna 1§arett1r

Bu Alemin bir parcasi olan insani . da Allah kendi ornegme gore, '
yani hiir ve yaratict bir irade sahibi. varlik olarak . yaratmigtir®. -
Fakat, insanin, ne de olsa bir yaratik olmasi bakumndan Allah’a -
tam boyun - eZmesi gerekirken, o, yarat1c151 gibi: olmak - hevesine
diigmiig ve yaraticisina isyan etmigtir. Iste bu isyan, ilk giinahin sebe-
bidir™. Seytan da isyan etmi§ yaratiklardan biridir. Dolay1s1yle, biitiin
yaratiklar, Allah’a isyan etmislerdir. Ama, bu isyan sonucu olarak, -
insan, hiir iradesini kaybetmis, kendisini bu gunahtan kendi bagina

kurtarmak imkanindan yoksun kalmigtir. Artik, insan, ancak, Allah’in
inayeti ile kurtulabilir.™ Allah’in iradesi, yaratiklarimin bazilarinm -

kurtulusuna, bazﬂarmln da lanetlenmesine hukmetm1§t1r Bagka bir
deyigle, Augustinus’a gore insanin kaderi 6nceden tayin edilmistir™

Dolayssiyle, insan, tamamiyle Allah’a baglanmah iradesini Allah’m’ e
iradesi iginde eritmelidir. En yiiksek fazilet te budu

Insamn, tabiat1 geregi olan giinah 1§16me, .once, insamn kendi.
kendisiyle, sonra da diger insanlarla savagmasina sebep olmug, insan-
larin birbirleriyle savagmalari da diinya devletinin meydana cikmasi
ve bu devletin “Kotii” ye dayanmas: sonucunu dogurmugstur. Devlet,

'kagmilamaz zorunlu bir kétiiliiktiir™ .Ancak, bunun yaninda, Allah’in

inayeti ile ve Allah namlna i gérmek 1gm kuru].mu§ bir miiessese
daha vardir ve o da kilisedir. S :

‘Diinyanin sonunda Allab’in adalet divam 'kurulacak ‘ve hiir .
iradeleriyle ‘Allah’a baglanmagi 6grenmis olan insanlar “Ilahi iilke -
veya devlet”i, 6grenmemis olan insanlar da “Seytani iilke veya dev-
let”i meydana getlrecekler ve bu iki iilkenin ayrilmas: ile de 1nsan11k
tarihi sona ermis olacaktir™. ' ' - L



Kendisiyle klasik devrin kapanip Orta Cagmn acildig: Augus-
tinus, dini viedanin emr ettigi gereksizlik- (indétermination) ile meta-
- fizik dU§unccn1n emr ettigi gereklilik (détermination) kar§1s1nda, en .’

sonda, teolojik bir fatalizm yoluna glrrru§t1r -

Augustinus’ tan sonra Patristik devrln son ergmal simasi,. Atlna da )
- Areopage denilen yargitay meclisi uyelcrmden iken sonradan’ hiris--
tiyan olan ve Atina hiristiyan toplulugtnun bamna | gecen Dionysios
Areopagitta’dir. Bu zat adina Isa’dan sonra besinci yiiz yilda yazil--
mg bazi eserler vardir ki bunlarda Hirstiyanhkla Yeni-Eflantuncu
fikirlerin - birbirlerine karistig1 goriilmektedir. Bu eserlerden (On
Mektup), (I1ahi Adlara Dair), (Semavi Mertebelerin Silsilesine Dair),
- (Kilisedeki Mertebeler Silsilesine Dalr), (Mlstlk Ilah1yata Da1r)

~adli olanlar1 6nemlidir.

Dionysios’a gore Allah adsizdir ve kehmelcrle deylmlenemez
yahut ta, tersine, O, biitiin adlara maliktir. Biitiin varligm asil kay-
nagi, bagi odur. Allah’la insanlar arasindaki baglantryr melekler
silsilesi saglar. Yer yiiziindeki kilise mertebeler silsilesi- de gok yiizii -
silsilesine uygundur. Bizi ilahi kuvvetie dolduran Logos’un yardiymiyle . -
" (saflagma, aydinlanma, kutsallagma ve Allah’a benzeme) gibi mlstl.k .
* makamlardan gegerek Allah’a varilir. ‘ ‘ - : e

" Bundan sonra ‘gerek Garp gerek Sark H1r1st1yan dleminde f1k1r :
: yurutme durmug, onun yerine, sadece gerhler ve 6zetler yazilmaga- -
baglanmigtir. Bunlarin baginda da Kesis Johannes’in “B11g1n1n Kay— :
‘nag1” adh kitabi gelir. Artik, felsefe dinin - kolesx olmustur.

_ TFelsefedeki bu gokuntuye paralel olarak s1yasa1 hayatta da b1r
~ ¢Okiim olmugtur: 11k Gag, yerini, Orta Gaga b1rakm1§t1r ‘ ’

Ik Gagdan Orta Caga gegiste, 6zellikle, altmci yuzyﬂdan seki-
zinci yiizyila kadar olan devre arasinda, felsefe alamnda, ancak su
gibi gahgmalara igaret edebiliriz: :

Marcianus Capella: Yedi hur san’t (Septem Artes leerales),"
denilen gramer, h1tabct mantlk hesap, geometm, artronom1 ve mu-
-sikiyi 6zetlemigtir. = ' ‘ :

Bu devirde, Garpta 1Ik skolast1k sayllan Romah Boethlus ile
Cas51d0r Sarkta da Johannes Philoponus ile $aml Johannes, ozel-
‘likle, naml filozoflardir. Boethius ile Cassidor Eflatun’un ve Aristo’-
nun fikirlerini Hiristiyanbkla uyusturmaga gabsmuslardir. Boethius,
' Aristo -mantigmm bir kismuin terciime ve Porphyrios’un Isagoci’sini
de serh etmigtir. Hem siir hem de nesir halinde yazilmg olan (De

22



Consulatione Philosophiae) adli eseriyle iin alan bu zat beg yiiz yirmi
beste idam edilmigtir. Cassidor da bir kitaplik kurarak kendisini fel-
sefe incelemelerine vermis ve (Yedi Disiplin) ve (Ruh Bahsi) adh
eserleriyle iin almugtir. .Johannes - Philoponus, Iskenderiye’de dersler
vermis ve Arito’nun nazariyelerini gerh eden bir kitap ile Proklos
aleyhinde yazdig: (Yaratiliy Bahsi) adli bir kitap birakmustir. Saml
Johannes ise, Samda, zamaninin islam Halifesinin sarayinda bulun-

mug ve ilk defa diizenli ve yakine dayanan bir teoloji meydana getir-

- migtir. Allab’in varhginin ve sifatlarinin akla ait delillerle ispatlandign

bu kitapla, teoloji, felsefeye baglanmistur:
| : = kSl‘:oliistik Devir
© .. (Orta Gag) . .

Orta Gagin ba§1£r>1n_darilk Caga ait ‘eserlerden biiyiik bir kisim
yok olmug, felsefi edebiyat ‘namma da Garpta, ancak, Eflatun’un

Timaios’u ile “Aristo’nun bir kag eseri ve Yeni-Eflatun’culuk etkisi =

altindaki kilise babalarinin bazi kitaplar kalmagtir.
- Orta Gagin ilk devirlerinde hakim olan felsefe, Yeni-Eflatun’cu
renk tagiyan Hiristiyan felsefesidir ki bu felsefe “Skolastik” adiyla ad-
lanmugtir. 0 ‘ S PO ' g \
~ Skolastik devir baghca iig bslime ayrilir:
~ 1- Skolastigin baglangic1 (g-13 yizyillar).
~ 2- Skolastigin kemal devri (13-14 yiizyillar).
. g- Skolastigin son devri (14-15 yiizyillar).

~ Skolastik - felsefenin kai‘ak_teristigi, ‘gercegi aramadan ziyade -

bir medrese ilmi, bir bildirme ve ders verme sistemi olugudur. Med-
rese gorevini goren de manastirlar olmustur. Bu zamanin filozoflar da
yapicl ve yaratici olmaktan ziyade gesitli alanlardaki bilgileri, esasen

kilise dogmalarinda var sayarak, hig elestirmeden bir araya_toplayip

‘6zetliyen kimselerdi. Bununla beraber bu filozof arasmda da tartigma
konusu olan biiyiik bir mesele vardi. Bu da Eflatun’dan miras kalan
tiimel kavramlarin realitesi meselesi idi. .

Efldtuna gore tiimel kavramlar reel birer varlik idiler. Bunun

kargit1 olan nominalizme gore ise, tiimel kavramlar, birer adtan ibaret
idiler. . Aristo'nun gbriigiine gore de gergi tiimel kavramlarin
birer realitesi vardi, fakat, bu realite, ancak, fertlerde bulunuyordu
yani, fertlerin diginda ayrica bir varliklari yoktu. ’

23

3



- Iste, 1k Cagdaki, tiimeller hakkindaki bu ii¢ ayr: gbriig, Orta
- Cagin da asil meselesi oldu ve bir ¢ok ayrliklara yol agt1, Orta Ca-
g ilk devirlerinde kavram realizmi, skolastifin parlak devrinde
Aristo’culuk, skola.stlgm son devrinde de nominalizm hikim oldu ve
bu nominalizm, skolastigin de sonu oldu.

 Orta Cag Skolastik felsefesini de yoneten Eflatun ve Aristo
 felsefeleridir. Fakat, 6zellikle, Eflatun’culuk, daha ziyade, Yeni-Ef-
latun’culuktan gelmistir. Ciinkii, Yeni-Eflatun’culuk, Eflitun’un ide’-
leriyle Hiristiyanligin ide’lerini kaynastirmig ve ide’leri Allah’in
diistindiigii fikirler gekline sokmakla onlari monoteist bir dinin Allah’
- ile birlegtirmigtir.

: Orta Gagn ilk devrinde onemll bir du§unur, TIrlandah Johannes

Erlugena (810-87%) dur.

‘ Eriugena’nin, kader meselesi ile ilgili “Ilah1 Takdir’’ adli eseri ile
- “Tabiatin Taksitnine Dair” adli eseri namhdir. Bu ikinci eser, Yeni-

' Eflantun’culugun etkisi altinda mistik temayiiller gosterdlgmden
- kilise tarafindan 1225 te yakilmagtir.

‘Ona gore tabiatta birbirinden ayr: alanlar vardir: _
‘ - Yar'atllrhanug olan, fakat bizzat yaratan tabiat, yani Allah.
‘ Ona gore de yaratma, Yeni-Eflitug’culugun émanation kar§1-
“higidar. Cov
2- Eflantun’un ide’lerini ihtiva eden Tabiat. _
- Burasi ezeli ve ebdi modeller alamdir. Bu alan Allah tarafindan
‘yaratilmig olmakla beraber kendisi de yaratmak kudretindedir.
3- Yaratiliy olan ve kend11er1 de yaratmaktan yoksun olan cisim-
" ler alam. ‘

Allah, tabiatin hem ba§1nda hem de sonundadir. Bu sebeple de
alem, Allah’tan baglaylp yine Allah’a ulagan bir devir hareketidir
ve: tablatm biitiin gayesi Allah’a kavugmaktir.

* Menfi 1lah1yat ta Eriugena ile baglar. Zira ona gére Allah’a baz
31fatlar taniyip bunlarin kargitlarim kendisinden kaldiramayiz. Ve
yine, Allah, ancak, cezbe halinde kavranabilir, suurla degil. Halbuki,
skolastlk Allab’in ma.h1yet1n1 ancak hiikiimlerle anlamaga caligir.

Gériiliiyor ki Eriugena tam bir Orta Cag filozofudur. Zira, fel-
sefesinin esas konusu Allah’tir tabiat felsefesi ikinci plandar.

Eriugéna’mn baglica filozofo gériindiigii Orta Cagin ilk devirleri
.. (5-10 yiizyillar arasi) Garp Latin diinyas: igin bir ¢Okiinti, fakat,

24



Sark Islam diinyas: igin ilimde, ilmin uygulanma alanlarinda ve fel-

sefede yiikselme devirleridir™. Ilim ve felsefe literatiiriine, terciimeler -

yoluyla, genig bir surette sahip olan Islim diinyast Yunan'in ilim ve
felsefe geleneklerini biiyiik bir bagari ile siirdiirmege baglamus, bu
kadarla da kalmayarak, bunlara yenilerini eklemigtir. Islam diinyasin-
da Yunan’in iki biiyiik filozofo olan Eflatun ve Aristo’dan ikincisinin
eserleri birincisinden ziyade biiyiik rol oynamis ve Sarkta, Garptan
once, bir Aristo ceryani dogmusgtur. Garp ise Aristo’yu, ancak, Islam-
larin yaptif1 terciimelerle tanryabilmistir. Bagta Farabi, Aristo’nun
Yeni-Eflatuncu tarzda tefsircisi olup Mu’tezilenin serbest diiglince yo-

niinden gitti ve Kur’anin vahy’e dayanan mutlak dogmunu akla
dayandirarak akli ve akla dayanan serbest aragtirmay: gergege gotiiren |

biricik yol olarak ele ald:. Biitiin Aristo’cular da onu peslediler..

Islam skolastik felsefesi ile Gafp skolastik felsefesini, tarih baki-
mindan, yanyana ele almak gerekirse de Islam diisiincesinin iistiinliigi-
nit ve modern felsefeye kadar Garp diigiincesi tizerinde yiizyillar siiren

otoritesini iyice belirtmek i¢in, onu, Garp skolastik felsefesinden sonra
ayr: olarak igleyecegiz. Bu sebeble, burada, Eriugena’dan sonra,

onun ¢agdagi ve Islam Messai felsefesinin ilk filozofu olan El-Kindi’yi
bufaklp, Papa yedinci Greguar’in 6grencisi Anselmus’a gegecegiz.
Orta Cagin baglica meselesi insanin Allah’la ilgisi melelesi

idi ve bu ¢ag bu meseleyi, esas baklmmdan d1n1n dogmala.rl aglsmdan ‘

cevaplandiriyordu.

Anselm (1033-1109), Orta Gag felsefesinin, daha dogrusu, teo-

lojisinin tipik bir miimessilidir. O, biitiin ilgisini Allah fikri iizerinde

toplar ve tabiata hi¢ énem vermez. Clinkii, ona gore Allah, biitiin -
varhigin ash ve esasidir. Bu sebeple de ilahi bir ruhu olan dogmalar:1

savunmak ve temellendirmek gerekir”

Anselm’e gbre bilmek, gercegi 1st1d1a1 etmektir. Gergek ise bil-
. gimizin realiteye uygunlugudur. Her diigiince mutlaka bir (var olan) a
.dayanir. Her var olan ise mutlak bir varhi§y , yani Allah’in varhgim
sart kogar. Su halde, Allah olmaksizin diigiinmemize imkéin olamaz.
- Bagka bir deyisle, her du§unce, Allal’in varhgim gerektlrlr

Goriiliiyor ki skolastigin bu birinci devrinde Anselm i igin iyman
once gelirse de bilgiye yiikselmeli ve biitiin kilise dogmalar1 aklfleg-
tirilmelidir. O, akilla da anlayabilmek ve agiklayabilmek igin inan-
maktadir. Bu devir igin bilmek demek diigiinmek demektir. Bu devir-
de, gercek, sadece, kavramlarla ve mantiki istidlallerle kavranilmaga
cahigilmig™, felsefe, bir spekiilatif teolojiden ibaret kalmustir. Gergi,

25



bu devirde, Roscelin gibi, nominalizm savunucular: da vardir, fakat,
nominalizm, kilisenin reaksiyonuna ugramis ve 1092 de Roscehn in
nominalizmi agik¢a mahkiim ed1lm1§t1r _ v ‘
‘Roscelin’in 6grencisi Pierre Abeillard (1079-1 142) hocasmm no-
minalizmini daha yumusak bir gekilde temsil etti. O, otoritelerin
fikirlerini, esas ‘bakimundan, birbirlerine uygungérmiis ve skolds- -
“tigin metoduna dair “Evet ve Hayir”’ adli bir eser yazmugtir. Ancak,
o, daima Allah’in agzi ile konugan kilisenin emr ettigini iyi olarak’
'kabul eden Orta Qagm heteronom’ ahlakina reaksiyonda bulunarak -

“Kendini Bil” adiyla: - da bir eser yazmug ve bu eserinde, sonradan pek

. ¢ok tartigmalara yol acan, insanin kendi vicdamini arayip bilmesinin -
digtaki bir otoriteyi bilmesinden daha iistiin oldugunu ileri slirmiigtir.

 Fakat, Chartres okuluna bagl olanlar, daha ziyade bilgin | kim-
selerdi vé bu okulun en onemli adami da Gilbert de la’ Porrée®,
(6l. 1 154) idi. Garpta, 6zellikle, matematik, tabiat 1hmler1 ve tibba ait
" Islam eserlerine ilk defa bu okulda rastlanmgtir. Bu okul, bu ilimler -

‘alanlarinda Islaimlardan pek faydalanmlglardlr Islam fizigi, dolayr- -
" siyle de, bu fizigin dyandig1 Aristo tabiat felsefesi ve bunun’ yamnda‘ :

.+ da "Aristo mantig1, Garba, bu okul aracilig: ile gegmistir.: 'On ikinci

~ yiiz yilda da Fransa’da Sorbone, on iigiincii yiiz yilda da Ingiltere’de
Oxford Universiteleri kurulmus ve bunlar, skolastigin parlak dev- :
" - resindeki ilmi ve felsefl aragtirmalarin merkezi olmu§1ar1d1r ‘

“Bu Universitelerdeki bu aragtirmalara paralel olarak, Fran51s-"
ken ve Dominiken tarikatlarinda da bir aragtirma’ ceryam ve ayni’
- zamanda da aralarinda bir ¢ekisme dogdu. Fakat, gerek Un1vers1teler :
- gerekse tarikatlar tek bir noktada b1rle§m1§lerd1 Ar1sto yu 1ncelemege

baglamak. ‘ : T RO

Skolast1g1n birinci devri Eflatuncu ve yem-Eflatuncu idi. Sko-:
lastigin ikinci ve- parlak devresine gecis ise, Aristo’nun * eserlerinin
taninmastyla miimkiin olabilmisti.' Aristo’nun eserleri de Islam felseft
eserlerinin = Iatinceye g¢evrilmesi yoluyla 6grenilebilmistir. Bunun .
_sonucunda da dinle felsefe gittikce birbirlerinden ayrllmaga ba§la-_
mig ve yeniden tabiata ydnenilmistir. Bu devirde, tabiata dair * genig
‘bir bilgi ve  Aristo’ya gore ayarlanmig bir tabiat  felsefesi vardlr

Fakat, iniversiteler ve tarikatler tarafindan yapilan bu yeni .
Aristo’cu’ aragtirmalara, genelhkle, klllsenm kudreth adamlan tara-
findan kargt konulmustur®. o , : ' :

Aristo felsefesini kilise akidesinin ispati yolunda kullanan ilk
skolastik, Fransiskenlerden (Summa Universac Theologiac) adl ese-

26



riyle namli Hales’li Alexander (61. 1245)dir. Onu, bu yolda, Auvergne’li
Guillaume pegler ve ay alt1 alemi igin her geyde Snder olarak yalniz
Aristo’yu gorir. ‘

! Aristo’ya sayg, ozellikle, Italyan biiyiik mistik diigiiniir St. Bona-
ventura (Johannes Fidanza) (1221-1274) da daha agiktir. Ona gore de
diinya iglerinde 6nder yalmz Aristo’dur, fakat, tabiat alami istiinde
baska alanlar da vardir. Dolayssiyle, duyu organlarimizin nurlari, an-
- cak, bizi ilahi nura gotiirecek olan igaretler ve mertebelerden ibarettir.
O, “Ruhun Allah’a Kavusmast Icin Rehber” adli eserinde mecazf, has
ve suri olmak iizre. i¢ ilahiyat ‘mertebesi ve hasseler, muhayyele, .
 miidrike, akil, ruh ve 13huti niganh ile vuslat ve ittihad olmak tizre
alty irfan mertebesi ayirmugtir. Bagka bir deyisle, Bonaventura’ya gore
felsefe, her geyden énce, bir teoloji olmahdir. Gergi, deneyin bize baz1
bilgiler verdigi inkar edilemez, fakat, bunlar tabiata aittirler. Kald1 ki
tabiati1 da Allah yaratmugtir. Su halde, her gey, Allah’s bilmekle
ilgilidir. S : _ S E

Alem, cesitli alanlardan ibatettir. Organik olmayan tabiat
alani, organik hayat alami, tabiat istii varlklar alani Bu alanlar,
" bir seyin orijinali ve aynadaki hayali gibi, birbirlerinin kargisinda
bulunurlar ve bu alanlarin aralarinda da sayiya ait oranlar vardur.
Tabiati, gesitli alanlar: ve aralarindaki oranlariyle vecd ile temasa-
dan bagka yapilacak i yoktur. ‘ ‘ _

Dominiken tarikatinda énemli bir digiiniir, fizik, kimya ve 6zel-
~ likle nebatat alamindaki genis bilgisinden dolay1 (Alim-i Kiil) lakabim
alan Lauingen’li Albert (1azo-1280) dir. Onun asil nemi, skolastik
- diigiinceye Aristo’cu bir. yén vermis olmasindadir. ‘

Albert, diinyaya ait meselelerde Aristo’ya, i’tikada ait meselelerde

Augustine’e, (Kiilli)ler meselesinde Ibn Sin&’ya dayanmig, ahlak fel-

sefesinde ihtiyari savunmus, en yiiksek hayr1 da ullthiyetin rityet ve te-

magasindan ibaret tam bir feragat olarak gérmiistiir. o

Fakat, bu yolda, Albert'den daha 6nemli dominiken Aquinas’h

Thomas’dir, (1225-1274). O, dominiken tarikatinin en biiyiik adarmdir.

Skolastigin ikinci devresi, en klasik ifadesini Thomas'in felsefesinde

bulmus ve bu felsefe; Katolik kilisesinin de resmi felsefesi olmustur.
" Thomas, fikirlerini iki biiyiik eserde toplamigtir:

1- Miigriklere Karst (Summa Philosophica)®.
~ o- Ilahiyatta Dair (Summa Theologica)®.
Thomas’a gore Aristo felsefesi hem tabiat bilgisi i¢in saglam bir
temeldir hem de kilisenin akidelerine esas bakimunda uygundur.

27



Ancak, dine ait iymanla ilim ve felsefe bilgileri arasinda yine de bir
ayrihik vardir. Zira, dinde, sadece iymanla kavranabilen ve akilla
. aydinlatilamayan bir takim sirlar vardr.
_ Thomas da Aristo’da oldugu gibi, objelerde iki yon kabul eder:
madde ve suret. Yine, her objede, bir de mahiyet ve varhk diye iki
yon daha ayirmak gerekir. Bu iki ydn, ancak tek bir objede birbiriyle
uyusmug bir halde bulunur ki o da Allah’tir. Su halde Allah, sebebi
kendinde bulunan, dolaysiyle, mahiyet ve viicudu birbirinden ayri
- olmayan varliktir. Halbuki diger biitiin objeler, ancak, bir sebep
yiiziinden sekil kazanip bir varliga sahip olabilirler®.

Bu alemde, onu ilk defa harekete getirmis olan son ve en yiiksek
bir-sebebin varlig1 zorunlu oldugundan, Allah, alemin ilk hareket
ettirici sebebi ve yaratilit bakimindan da fail sebebidir. Fakat, Allah,
ayni zamanda, 4lemin gai sebebidir de. Giinkii, her var olanin bir
gayesi vardir. Dolayisiyle, biitiinliigii ile 4lem icin de son ve en yiiksek
bir gaye bulunmas: gerekir ki bu da ancak Allab’tir. Bu en yiiksek
gaye olan Allah, mutlak olan iyidir de. Allah’in sirf ruh oldugunu da
bize aklimuz bildirmektedir®.

Thomas da Aristo gibi, varhk &lemini birbiri iizerine tertiplenmig
olan cegitli alanlara aywrir. Once, elemanlar alemi vardir; bunun is-
tiinde sirasiyle, nebatlar, hayvanlar ve insanlar dlemi bulunur, fakat,
yalmz insan, kendini bilmek imk&nina sahiptir. Iste bu imkan, insana,
Allab’y digiinebilme imkimim da verir. Esasen, insamn varliginin
~ hikmeti, kendisini ve Allah’im1 bilmesidir. Bu sebeple de tema§a. '
hayati, pratik hayattan tstiindiir®. :

Tabiatin gidisinde ve insamn hareketlerinde az ¢ok bir hiirriyet
gdze garparsa da, bu ancak, Allah’in bir latfudur demekle Allah’in
hiir iradesiyle kainati1 idaresiyle tabiatin gidigini ve tesadiifi uyug-
turmaga caligan Thomas, diger taraftan da ruhta, tstiinligi ve on-
celigi iradeye degil de ilme vermektedir. Ona gore irade, hiir olarak
secebilir, fakat, kararmmi ilmine dayandirmak zorundadir. Hatta
~ Allah’in iradesi bile ilahi akil araciyla ilahi bilgiye baghdir. Allah,
~ miikemmel bir irade olmaktan ziyade miikemmel bir tabiattir.

Insanlar, su sekilde veya bu sekilde, hareket etmekte hiir iseler de
bu hiirliik, Allah tarafindan 6nceden tasarlanmistir demekle insan
iradesini Allah’in iradesine bagliyan St. Thomas, irade hiirligiinii
bir gesit determinizmle sinirlamugtir®. :

‘Dominiken rahibi St. Thomas’mn entellektiializnine kargt gand’h
Henri, iradenin istiinliigiini savunmug, Middletown’lu Richard ila-

28



hiyatin ameli ve teessiiri vasfini 6ne stirmiig, rahib Wllhelm, Thomas
sistemine hiicum. eden bir kitap yazmug, Brabant’li Siger Ibn Riisd
mezhebinin daha yumugak bir seklini ortaya atmus, fakat, St. Thomas’-
ya karst en biiyilk reaksiyon Fransisken tarikatindan ve onun en
zeki diisiiniirlerinden John Duns Scotus ile Ockham hWilliam’ dan
' gelml§t1r

Aristo felsefesiyle kilise akidelerini b1rb1r1y1e uygun kilmak igin l
Albertus ilk hamleyi yapims, Thomas bu hamleyi muvaffak kilmgtr. -
Fakat, Scotus (1270-1308) ile, dinle felsefe arasinda kurulmu§ olan
‘bu bag, tekrar ¢oziilmege baslar. : :

Scotus, felsefesini volontarizm iizerine kurmu§tur Ona gore Allah
istiyen, irade sahibi bir varliktir ve alemi hiir iradesinden iradi bir
-~ fiille yaratmustir. Ahlaki kiymetleri de Allah yaratmigtir. Allah’in

begendigi sey iyi, begenmedigi sey kotidir. Allab’in hlkmetlermden'
- sual olunmaz Ona, sadece, boyun egilir. :

Ona gore hayatin manast aks1yondur Reel olan da fcrttlr, tumel
olan degildir. Giinkii her fert bir §ah51yctt1r S

Goriiliiyor ki Scotus, hiir iradeyi tabit zorunluluga istin kil-
maktadir. Ona gore hiir irade o derece biiyiiktiir ki Allah bile ona
- ancak yardimci olabilir, fakat, zorlayamaz.”

Allah, mutlak surette basit ve en yiiksek varlik, madde ise mutlak
surette en agag1 varliktir. Birbirinden ayn ii¢ ilk madde® vardir ve.
bunlarin ilki, daha yiiksek suretlere, nevilere ve tiirlere nazaran diizen-
* lenmek iizre ashnda biitiin egsyada var olan yetkidir™. Tek tek seylerin
birbirinden farkli olmasini saglayan da surettir® ve en fertle§m1§ ve
farklilagnmg olan sey, en kemalli olan seydir. . :

Tiimeller de, e§yadan once ve Allah’in aklindaki suretler olarak;
esyanmn i¢inde esyanin mahiyeti olarak ve en nihayet, insanin zihnin-
de, esyadan cikarilmg soyut kavramlar olarak vardirlar. Bu goriis,
Anselm ile Thomas arasmda orta bir duramu  deyimler. -

Scotus bu hiir 1radec111g1 ve fertglhgl ile skolastlgm son devrlyle |
.Rénesans’t hazirlamugtir. S

Bundan sonra skoléstigin son devresme gelmig oluyoruz Bu son
devirde din ile felsefe birbirinden tamamiyle ayrildi. Bilgi, sadece,
tabiat: i¢cine aldi ve iymana daha genig yer verildi. ,

Bu devirde, Roger Bacon (1 2261 294) 6nde gelir. O, skolastigin
tersine, objelerin bilgisine 6nem verir ve dolayisiyle, Aristo’yu ve ibn o

29



Sina’y: over. Ona gore ilimlerin en ‘miikemmeli deneyc dayanan
ilimdir. Ciinkii, hi¢ bir sey tabiatin gidigini deg1§t1remez e

Fakat, bu diga ait deney yamnda bir de Allab’in lutfu olan ige

‘ait deney vardir ki bunun en yiiksek derecesi cezbe ve istigrak halidir.. . -

Ve yine Bacon’a gore insanin hiir iradesi ile yildizlarn etkisi
“arasinda da bir ilgi vardir. Bu sebeple de Bacon, gergek ve ba’ul sey-
lerin bir karigimidir®™. - ‘ :

Bacon’ dan sonra, Ar1sto’dan, skolastlklerden ve Kabala dan
toplanmig bir takim kavramlarm, her biri 6zel ilim alamm gdsteren
 merkezleri ortak yedi dairenin tegkil etti§i bdlmelere boliindigi
© “Biiyiik San’at’” adh kitabiyle taraftarlarinca (I14hi Nurlara Mazhar
Doktor) diye adlandirilan Ramon Lull (1235-131 5) gelir. Bunu da
- “Tabii Ilahiyat veya Yaratlklar Kitabr’nda tabiat ile Mukaddes

kitabi, baska bir deyigle, canli ile yazili olani uyugturmaga caligan ve
bu yolda varlik, hayat, his ve akil adlarin1 verdigi dort mertebeden -
" hareketle viicuda, gayeye ve ahlaka ait delilleri mistik ve sirri fikirlere
‘baglayan Ramon de Sebonde pesler. Fakat,’ skolastlgm son devr1n1n
“en biiyik adami Ockham’li William’dir. :

‘ Skolastlgm ilk devre51, Eflatun’un anladlga anlamda bir kavram
-realizminin ' hiikiim siirdiigii ‘devredir. Ikinci devresi de Aristo’cu
_goriige dayanarak, titmelin varhifini,.ancak, ferdin iginde sinirlanmus .

- olarak kabul eden devredir. Skolastigin son devrinin baglica miimessili .~

- -olan William’a (1300-1350) gbre ise, sadece, tek tek objeler vardir. ;
Tiimeller, tek tek objeler arasindaki benzerlikleri deylmleycn birer
" isimden ibarettir. Fakat, bu isimlerin tek tek objelerm 1glermde de' ‘
_ diglarinda da birer realiteleri yoktur. : ’

" Bu goriige gore bilginin biricik kaynagl a1g1d1r Qunku bize tek
tek objeleri alg: bildirit. Bundan dolay1 da madde iistii bir 4lemin,
hatta Allah’in varhg: hakkinda rasyonel deliller bulmaga galigmanin,
_ hig bir kiymeti yoktur. Bilgi, esasta, obJelere hakimiyyettir.

William’a gére insan nefsinin iki Gesit isi vardir: irade ve zihin.
- Irademiz tam manasiyle hiirdiir, diginfla etkisi altinda degildir. Insan-
- larin miikafatlandirlmas: veya cezalandimlmasi Allah’in keyfi irade-
+'sine baghdir. Kendi bagina hayir ve ger 'yoktur. Bunlar, ‘ancak, Allah’mn
iradesiyle belirlenebilir. Allah isterse bir gunahhyl affcder ve isterse bir.
giinahsiz1 cezalandirir™. ‘ EORR

Mezhebinin Paris Universitesi taraﬁndan resmen red olunma51-
na ragmen (1340) yine de bir ok taraftarlar kazanan "Ockham’lt

30



Wllham n dogrudan dogruya 6grencilerinden J. Buridan, ozellikle,
irade hiiriyyeti meselesiyle ugra§m1§ ve insanlarin irade hiirriyetine
sahib olduklarim, hayvanlarin ise tabii i¢ giidiileriyle hareket ettik-
lerini ileri siirmiig; Buridan’in dostu olan Inghen’li Marcel de batinf
deneyin muhtevasi ve iradenin halleri ve sartlari iizerinde durmus;
Fransa Kralinin giinah ¢ikancis1 Pierre d’Ailly iradenin iistiiniiliik ve
onciiliigiinti ve nefs bilgisinin en saglam bilgi oldugunu, Allah’in,
tabiatin hal ve sartlarimi degistirebilecegini ispatlamafa caligmug;
bu zatin 8grencisi Jean Charlier de Ockham’ci skolastik goriigli, en
ice ait deney ve algisi olan mistik teoloji ile uyugturma yoluna gitmig
ve. “Tovbekar ol ve Incile iyman et” diisturunu Eflatun ve Aristo
felsefesinden tistiin tutmus; “Somuncu Skolastik” diye adlandiritan
Gabriel Biel ise Ockham’in nazariyelerini daha agik bir tertip ve
biresimde ag1klamaga galigmagtr. »

Kilise diigiince tarz: yaminda, kaynagim yine kilise babalarin-
dan alan Hirstiyanhk sirri ceryanmin hemen hemen Hinstiyanlk-
la basladig1 yukaridan beri verilen misallerde goriilmektedir. Buna,
ilk defa Alman dili ile yaz1 yazan Meister Eckhart (1260-1327)mn
on dordiincii yizyilda kurdugu Alman sirnligini de ekleyerek bu cer-
yani tamamlayalim:’

Eckhart’a gore, gergekten var olan, kiillt olandir. Varlk b11g1d1r :
Fakat, bilgi, ancak, biitiin egyanin asli kaynag: olan kavranilamaz ve.
tanimlanamaz uluhiyette kendini duyurabilir. Uluhiyet, asilda, ken-
dini bile tanimaz. Fakat, sonra kendini tanir ve canh Allah olur ve
kelamini séyler yani, Allah, oglunu dogurur ve oglunda bizzat kendini
sevmesi hasebiyle agk, yani ruhulkuds araci ile ogluyla birlesir.

Allah, biitiin varhklar1 da, oglu gibi, yoktan yaratir. Ancak, var-
liklarin ideleri 6nceden kendisinde mevcuttur. Allah, o idelerde, o ide-
ler de Allah’tadir. Yani, tabiatlagmamig mahiyet (Nature non Naturée),

- tabiatlagmig mahiyet (Nature Naturée) birbirindedir.. Egyanin varligl,
‘ancak, Allah’ta var olmalar1 bakimindandir. Biitiin esya Allah’tan
* sudur eder ve yine geldikleri gergek kaynaklarlna donerler. Biitiin
“kusur ve noksanlik egyaya aittir..

Yarauklar arasnda en hayirlisi insan ruhudur ve dolaysiyle
insan, diger biitiin yaratiklarmn en gereflisidir. Diger biitiin yaratik-
lar, yalniz, insan icin vardirlar. Insan ruhunda 6yle bir kivilcim vardir
~ ki Allah, dogrudan dogruya ve ap agik olarak o kivilcimla insan kal-
binde goriiliir. Insan da Allah’a, ancak, bu kivilcim ile varabilir. Fakat,
bunun i 1§1n de 1nsan §ah51yet1m, 1radesm1 yok cdlp Olmeli; kendmde

31



yalniz Allah’1 bulmalidir. Iste bu, biitiin etkilerden kurtulmak, siiktin
ve tevekkiile kavugmak halidir ve bu halin en yiiksek mettebesi de
“Fakirlik” yani, bir sey bilmemek, irade etmemek ve bir seye malik
olmamak mertebesidir. Boyle bir insan, artik, sukut edemeyeceginden o,
artik, Isa, daha dogrusu, Allah’tir. Ancak, Allah, mahiyeti bakimn-

‘dan Allah’tir, insan ise onun lutfu ile Allah olmustur. Allah olan insan,
o ilahi halinde kalmayarak tekrar dunyaya, e§ya alemine donmeli
ve insanlara hizmet etmelidir.

- Allah, kendi digindaki varliklarin tekrar tahayyulu isini, ancak
insan nefsi ile gergeklestirir. Dolayisiyle, Allah, insan nefsine muhtac-
tir. Su halde Allah, insansiz yapamaz; insan olmasaydi Allah ta ol-
mazdi. Allah, insanin kalbindedir. _

'Ahlaklilik, amelde degil, ruhsal aligkanhktadir. Dolayisiyle,
- biitiin faziletler esasta birdirler. Ruhun giizelligi, onun agag1 kuvvet-

lerinin yiiksek kuvvetlerine tibfi olmasindadir. Agk ta onun kaynag1d1r
Ser, 4lemin gayesinin gergeklesmesi icin bir aragtan ibarettir®.
Klsaca, Eckhart’in dini ve ahlakf alandaki bu mistik goriisleri on

" altmcr yiizyildaki dinsel inkilaba temel hazirlams, ferdiyete verdigi

- 6nem de Rénesansta biiyiik rol oynamigtir. -

‘ Eckhart’tan sonra onun en kuvvetli 6grencisi Suso (1300-1365)

- ve ondan sonra soze deger olanlardan Jean Tauler Isa’nin ameli ola- .

rak taklidi yolunda yiiriimiigler, Felemenkli Ruysbroeck (1293-1381) ve

bunun ogrencisi- “Miisterek Hayat Kardegleri” tarikat1 kurucusu

Gerhard Groot ve bu tarikattéan Thomas a Kempis® (1380-1471)

dinsel sirrilige biirtinmiigler ve bu suretle de skolastikgin sonunu hazir-
lamglardar. : '

Skolastik devreleri kisaca ozet)fersek §oy1e deyecegiz: Skolas-
tigin birinci devrinde ve meseld onun tipik filozofu Anselmus’ta
biitiin ilgi Allah iizerinde olup tabiat kale alinmaz. Yine ona gore,
kilisenin biitiin dogmalar - aklilestirilmelidir. Bu devirde felsefe
~ adina, ancak, spekiilatif 11ah1yat s6z konusudur. Bu devir, anlamak icin
: 1nanm.aktad1r

Sk olastlgm 1k1nc1 ve parlak devri ise Aristo’nun eserlerinin Islam
felsefesi ve terciimeleri yoluyla Garpta taninmasiyle baglar. Aristo’nun
eserlerinin taninmas ile de bu devrede tabiata kars ilgi yeniden uyan-

.ms ve meseld St. Thomas felsefesi Aristo’yu 6rnek tutan bir felsefe
olmugtur. Skolastigin bu parlak devrindekilise dogmalarinin biitiiniiniin
aklilestirilmesinden vaz gecilmig ve dogrudan dogruya iymala kabul
edilmesi gereken dogmalarla akilla agiklanmasi miimkiin olan dog-

32



malar, daha agikgasi, 1ymanla felsefe b1rb1r1nden aynlml§ ve 1ymanm '
akh tamamladi: ileri siiriilmiigtiir. : : ’

Skolastigin iiglincii ve son ‘devresi ise akllla kavranabllecek dog-'
malar1 pek azaltir, hatta, Allah’in varlif1 meselesinin bile akilla kav-
ranamayacagmi, bu meseleye ancak inamilabilecegini ileri siirer ve.
11ah1yat1a felsefe birbirlerinden, artik, tamamen ayrlhr felsefe tablata,

lyman da dinsel gergeklere yonelir. -
‘Skolastigin son devresinin karaktesistigi hiir iradecilik, fertgﬂlk_ ;

ve 151mc111kt1r ve bunlar da Ronesans1 ha21rlam1§lard1r

33



BIBLIYOGRAFYA

(Bu bolumde genelhkle 1nceledxg1mlz meseleler ve fllozoflar hak-'
kinda’ ozellxkle faydalandlgumz eserler: a§ag1dad1r)

Abbé Barbe, (Turk gev) Bolzor fsrazl Tarzh—z Felscfe, Istanbul 1338 3
- (H).

'Abdurrahman Badawi, Harif al—szr al-l’ unang, MlSlI‘ 1943 ‘
A.D. Sertillages, La Plnlosophze Momle de St. T}wmas d Aqum, Parls,
© 10942, .

A.E. Taylor, Platonisme and its Irgﬂuence ASA. " 1924

A. Forest, La Sturucture M etaplzmque du Coneret selon St. leomas
. d’Aquin, Paris, 1931.. :
Alfred Fouillée, (Turk gev) Baha Tequls ve Ahmet .Nebzl Tanh— :
. Felsefe, Istanbul.

‘. Alfred Weber, (Ttirk gcv ) Hahl Vehbi Eralp, Fel.rqfe Tanlzz Istanbul

L. 1949.
‘_A Moor, LIdée de U étre chez St. leoma.s et dans la Scolastzquc Posterz-'
‘ - eure, Paris, 1931.

i Andre Aymard et Jéamune Auboyer, (Arap gev) Farld M.
- Dagher ve Fuad Abou Riyhan, Tanlz al—Hazara al—Am al-.Sark va'l-

" Tunan al-Kaedim, Beyrut, 1964.

André Cresson, St. Augu.ftme, Paris, 1957..

“André Cresson St. Thomas D’Aquin, Paris, 1957

- André Jagu, Epictdte et Platon, Paris, 1946."

~André Laland, Vacabulazre Teclzmque et Crztzque de la thlosophze, Pans,
w1962, ‘

"Anton C. Pegls (Edlt), fntroa'uctzon to St leomas Aqumas (Summa The-
‘ ologica et Summa Contra Gentiles), New York, 1948.

_Anton C. Pegis, St. Thomas and the Prablem qf Soul in tlze 13 th Cen-
L tmy Taranto, 1934 = :

o34



Antony Flew (Edit), Body , Mind and Death, New York, 1964.
Aydun Sayih, Higher Education in Medieval fslam, Ankara Un1vers1t651
Yilhgs, Ankara, 1048. , ; :

B. Landry Duns Seot, Parxs, 1922.
Bertrand Russell, History of Western thlosoplgy, London, 1965.

Boetius, (Edit) James J. Buchman, lee Cousolation of thloso[ah_y, New
York, 1961.

Cavit Sunar Mistisizmin Ana Hatlar:i, Ankara, | 1966.

C. Bailey, The Greek Atomists and Epikuros, Oxford, 1928.

C. Bigg, The Christian Platonist of Alexendria (Clemens), Oxford, 1913.

Carl Vorlander, (Tirk gev) Mehmet Izzet Fe fsqfe Tanhz Istanbul
1927.

C. Harris, Dum Scotus, Oxford, 1927. ' ‘

. Charles A. Hart, Thomistic Metaphysics, Prentice-Hall. 1959.

Charles Filliatre, La Philosophie St. Anselme, Paris, 1920.

'Chrles Singer, A History of Scientific Ideas, Oxford, 1962.

Clifford Barrett, Philosophy, New York, 1936. :

D.A. Drennen (Edit), 4 Modern Introduction to Metaphysics, F.P, 1962.

David Knowles, The Evolution of Medieval Thought, London, 1962.

D.J.O’'Connor (Edit), A Critical History of Western Philosophhy, London,
1964.

E.D. Faye, Origéne, 1923.
Edward Kennard Rand, Founders of the Middle Ages Ncw York,

1957.
Edward McNall Burns, Western szzlzzatwm, London.

Edward Zeller, Outli nes of the History of Greek Philosophy, New York

1955- ’
Edwin Hatch, The Influence of Greek Ideas on Chrzstzamt s New York

1957-
Elmer O’Brine, The Essential Plotinus, Mentor Books, 1964.

Emile Bréhier, La Philosophie du Moyen Age, Paris, 1949. ‘

Emile Bréhier, Les Idées Philosophiques et Religieuse de Philon D’Ale-
xandrie, Paris, 1g50.

E.R. Dods, Select Passages Nlustrating Neoplatonism, S.P.S.K., 1923,

3



; Ernst Von Aster, (Tiirk gev. ) Mamt Gokberk Felfese Tarihi Derslm,
. Istanbul, 1943. '

Etienne Gllson, fntroductzon a l’Etude de St. Augmtzne Parls, 1943.
" Erienne’ Gilson, Le Thomisme, Paris, 1944.

- Etienne Gilson, La Philosophie au Moyen Age Paris, 1962.

[Etlennne Gllson, La P/zzlosophze de St. Bonaventure, Paris, 1924.
Etienne Gllson, L’Esprzt de la Phikosophie M édievale, Parls, 1944.
! E.w.F. Tomlm, Great Philosophers of the West, London, 1950.

_F.C. Copleston, Mea’zeval szlosoplyt, New York, 1961.

: F. Polharles, L’Herztage de la Pensée Antique, Paris, 1932

Frank N. Mag:]l (Edit), World Philosophy, London, 1963.

: Fra.nz Cumont, Astrology And Religion Among The Greeks And Romam,'
New York. ’

V.Gabrlel Seallles et Paul Janet, (Tiirk gev. ) Ahmet Hamdi Elmalzlz,
' - Metalip ve Mezahip, Istanbul, 1341 (H.).

- George Clarke Sellery, The Renamance Washmgton Uni. 1962
* G. Bardy, St. Augustine, Paris, 1946.
G.L. Prestige, God in Patristic Thought, London, 1936

‘:,Gordon Leff, Medzeval Thought (St. Augustme to Ockham), Penguin
: Baoks 1965." : v

| G Vann, St Thomas Aquznas, London, 1940.

"H. Bett j’olm Scotus Erzgma, Cambridge, 1925.

Helmut Berve, (Tiirk c¢ev.) Afif Erzen, Eski Qag Tarihine Dair
Altr Konferans, Istanbul, 1958. ‘

Henn Morrou, St. Augustine et l’Augustmume Paris, 1959.

Henry Osborn Taylor, Tt Emergence of Christian Culture in the West,
‘ New York, 1958.

‘ Henry ‘Osborn Taylor, The C'la.rszcal Herztage of the Mza’dle Ages,
", New York, 1957. :

 Heari S. ‘Lucas, A Short History of thlzzatzon, New York 1953.

-‘Hens-I.eonard (Tirk ¢ev.) Suad Baydur, Hellen-Litin Eski Cag
- Bilgisi, Istanbul 1948.
H. St. L B. Moss, The Birth of t/ze Mzddle Ages Oxford, 1963

‘ _'Jaques Le Goff Les fntellectueLr au quen Age, Paris, 1960
.J Da.nnélou, 0rzgene Paris. 1948.



Jean Seznec, The Survwal of the Pagan Godr New York 1961
John Burnet, Eorly Greek Philosophy, London, 1952 T R L
~ John Louis Beatty, (Edlt), Hmtage qf We:tem szlzzatwn, Prentlce-"j_
Hall, 1958. .=~ R
John Coulson, (Edlt) » The Saints, Ncw York 1958
Joseph Moreau, Aristote ¢t Son Ecole, Paris, 1962. : 5
J.O. Mormson, (Edit), The Concire Encyt:lopaedza qf Western thlosopl;y‘:
and Plilosophers, London, 1960. - T
Joseph Kartz, The Philosophy of Platmus, New York 1950 RN
Julius R. Weinberg, 4 Slzort sttm_*y qf Mea'zeval thlosopfgy, Prmceton;
Uni. 1964.

K. Remhardt Posidonius, 1921

L. J Rosan, The Plnlosoply: of Proklos Ncw York 1949 T
L. Robin, La Theom Platomczenne a'es Ia’ees et a’es Nombres, Pans,"
1933. ‘ '

L. Robin, P_yrrkon et le Sseptzczsme Grec Par1s, 1944
Macit Gokberk, Felseﬁ: Tariki, Istanbul 1961. EIEDEAE |
Maurice De Wulf (gev) P. Coffey, Scholastzc thlosoply», New York :
- 1956, : S
M.C.D’Arcy, Thoma.r Aqumm‘, London, 1931 e
M.C.D’Arcy, Thomas Aquinas (Selected Wntzngs), London 1950'{'
M.D. Chenu, St. Thomas D’Aqum et la Théologie, Paris, 1957. - =

- MLE. Bosch (Turk gev.) Sabahat Altan, Helemzm Tanhmzn Ana

Hatlan:, Istanbul, 1943. : s

Meyrick H. Caré, Realists Ana’ JVommalzsts Oxford 1961 i .‘

" Moses Hadas, Essentzal Works qf Stoicism, New York 1961

M.T. Antonelli, Origene, 1946. - .

- Norman F. Cantor, The Medieval World New York 1963

) Norton Downs, Basic Dacuments in Medzeual sttm_'y, New York
1959- :
Osman Em:n Al—Falsqfa al—RavaIcgye Kahlre, 1959

Paul Edwards’ (Edit), The Encyclopedm of thlosoplgy, London 1967
Paul Grenet, L¢ Thomisme, Paris, 1960. ':
Paul OSkar Knsteller, Renaz.s‘senca T7zought New York 1961



Plnhppe Devaux, De leale.r a Bergson Parls 1949 » ‘
_VPlotlnus, (Ing. g,ev) Stephen MacKenna, lee Ermea(ir London,: -
‘ 1980, :
 P. Rousselot, (Ing gev) Fr James lee fntellectualum of st. Thomas,

.. - London, 1915." :

P, Vlgnaul La Pen.ree au quen Age, Parls, 1938

R, Carton, La Synthése Doctrinale de Roger Bacon, Pans, 1929.

R.B. Perry, The Thought and the Charaster of Famblicus, 1935.

' Rex Warner, The Greek szlosophers, New York, 1958."

~ . Richard McKeon, Selections From Medzeval thlosophers, New York- b'
s JI9R7. S T
~ . RaLe Patterson, lee C’oncept of God n the P}ulosoplgy af Aqumas, Lon- -
.. 7. don,1933. .. .

" R.P.C. Hanson, Ongenes London 1954

~ R, Sertlllanges, Le Chrutzanume et les thlosophzes Pans, 194.1

“R.W. megston (Edlt), The Legacy qf Gmce Oxford, 1957

'Samuell AB. Mercer, Earlzext fntellectual Mans Idea of tlze Cosmos, '
‘London; 1957.

: i“ Sldney Spencer, qustzmm in World Relzgwn, Pengum Books 1963

S.J. Curtis, 4 Short sttoqy qf Westem P/ulosoplgy in tke Mzddle Ages o
“London, 1950. . i

: ‘Sf. Augustme, (Ing, gev) Edward B Pusey, The Conﬂsszon qf St -
- Augustine, New York, 1949. '

' .St. Aue;ustlne, (Ing gev) Marcus Dods, T/ze Czt of God New York .
o 1950.
- Stephen Taulmin and June Goodfleld The Falmc of the Heaven.s‘, '
‘ Pengum Books, 1961. : L "

T.M. N[arlmg, The Order of .N'ature n the thlosaphy qf St Thoma.r Was- :
- hington, 1934.

. T Taylor, Select Works qf Plotinus, G Bell 1929 ‘
- TV, Sxmth From Amtotle to Platmus, New York 1934

. V.J Bourke, Augustzne s Q_uest qf Wzsdom, M W . 1945 _
’ Vergllms Ferm (Edlt), History qf Plulosoplucal Systems, Iona 1958

- Walter R. Agard T/ze Greek Mmd London, 1957

38



W.D. Ross, Amtotle, New York 1959.'

W.G. De Burgh (Edit.) The Legacy of the Anmnt World London
1961.

Whitney J. Oates, T/ze Stoic And E[m:urean thlosophers New York
1940.- :

W.K.C. Guthrie, Les Grecs et Leurs Dzeux, Parls, 1956

Wlll Durant, Outlines of Philosophy, London, 1962.

W.R. Inge, Christian Mysticism, New York, 1956.

William Ralph Inge, The Philosophy of Plotinus, Longman, 1928 ’

W. Windelband, (cev.) Herbert Ernest Cushman, Hutor_y of Anczmt,
Philosophy, Dover, 1956."

Yusuf Kerem, Tarik al-Famea al-Avrubgy_ye fz’l-Asr al-Vasit M1s1r,
I957 ‘

39



e m N
' 1SLAMDA FELSEFENIN DOGUSU.
FARABT

Toparlak bir hesapla yarsi Isa’dan once olmak ve Thales’ten
-‘.baglamztk diger yarisi’ da Isa’dan sonra olmak ve Imparator Justini-
anus’un Yeni-Eflitunculugun son sifinag olan Atina Okulunu kapat-
~masiyle bitmek iizre bin ikiyiiz yil kadar siiren Yunan felsefi diigiincesi
' _‘Garb 10ldugu kadar Sark’1 da hiikmii altina aldi ve Iskenderiye Okulu

. 'bu fclseif'enm merkezligini yapti. Once ve parlak devrinde, tikellerden

‘tiimellere, oradan da gcnellere yiikselmek demek olan kanitlama ve
_ tiilmevarim metodu ile, yani akil ile, Aristo, bu okulun felsefi temeli-
" oldu. Fakat, bir zaman sonra ve diigiig devrinde de, 'Aristo’nun tersine,
*‘tiimellerden tikellere inen, yani esas ve genel bir fikri bir takim ikinci
- dereceden f1k1.rlere ayiran, dolaysiyle, akil giiciinden ziyade tasarim-
~lama ve hayél etme giiciinden hareket -eden, metod olarak ta rlyazat
E "ve mu§ahadey1 kullanan. Eflatun, &grencisi Aristo’nun yerini ald.

o Eflatun un Aristo’nun yerini almasi, bagka bir deyigle, tasarimla-
:'ma ve hayal etmemn aklin yerine gegmesiyle de Yeni-Eflatunculuk

meydana geldi. Iskenderiye Okulu, ahlak alaninda da ahlik hayatim
- akil prensiplerine uygun hareket olarak kabul eden Stoic Zenon
- goriigiine bagland:. -

Alemi Allab’n zuhur ve tecellfsi sayan; viicudu, zihinde mevcut
bilip viicut ve diigiincenin birligini ileri siiren; bu viicudu da ezeli,
mutlak kaadir, mutlak kemal sahibi géren ve bunun da, ancak, bir tek.
olab1lccueg1m sayunan; ruhun, ulhiyetin bir pargast oldugunu séy-
leyen; gergegin kntcryumu olarak ta akli ele alan Yunan felsefi
~diigiincesi bu Yeni-Eflituncu rengiyle de Islima gecmis ve Islam
- filozoflari, ozellikle, Aristo’yu, Eflatun’u ve Zenon’u bu renkle al-

40



muglardir. Dolayssiyle de Islam felsefesinde Messailikte Ansto, I§rak1-

- likte Eflatun, ahlikta da Zenon esas olmu§1ard1r

- Iste, sonralari bir ¢ok safhalar gecirmis ve bir gok yem goriig-
ler ortaya atmig olan Islam felsefi diisiincesinin geligmesinde biiyiik rol
oynamig olan bu - Yeni-Eflatuncu renkli Yunan felsefi disiincesi,
Islama, Emeviler ve &zellikle Abbasﬂer devrinde, bagta Suryanf
terciimeciler olmak iizre, cesitli terciimecilerin' gesitli dillerden: ve
yazan belli oln ve olmayan felsefi eserlerden ‘yaptiklar: terciimeler
yoluyla gecmis ve Islimdaki Kelimci felsefeden bir sirf felsefenin -
dogmasma sebep olmu§tur :

ISLAMDA FELSEFENIN Doévsu o

Emev:ler devrmde fikir hareketlen ve tercume 1§1emler1°
i .

(M. 661-750) ye kadar siiren Emev1lcr devrinde Islam simrlart

" pek genislemis, Islamiyet, igine bir ¢ok milletler ve medeniyetler

almis, dolayisiyle, arap dili ve diisiincesi, ele gegirilen yerler halkinin
dil ve diigiincesi ile ve ele gegirilen yerler halkinin hayat ve diigtinceleri
de arap hayat ve diisiincesi ile kaynagmist1. Basra ve Kafe bu kaynag--
manin baglica merkezleri idi. Suriye’nin hiristiyan okullar1 da onemli
ilim yuvalarim teskil ediyordu. Bu sebeple bir gok Isldmi ilimler,
Hiristiyan Helenistik ve Iran etkisi alinda bu merkezlerde baglad:

‘ve Emeviler devrinde Islam medemyetlm etkileyen, ozellikle, Iran

medeniyeti; Abbasiler devrinde de Yunan medeniyeti oldu.

Islamiyetin yabanci medeniyetlerden etkilenmesi, Islam akaid» ve
muamelitimin incelenmesini gerektirdi. Araplar arasinda. Islim dinini
incelemenin H. iigiincii yiiz yilda bagladig1 goriilmektedir. Ondan

~ 6nce bu igle ugraganlarin gogu Iranli idiler. Islam dini iizerinde ilk

incelemeler, daha ziyade, ameliyat ve muamelata ait iken; daha son-

1a, dzellikle. akaid ve felsefe ele alinip incelenmege baglanmus, dolayi-

siyle de ilk mezheplerin temelleri bu devirde atilmustir. Ancak, gerek
Ehl-i Beyte reva goriilen zulm gerekse Hazret-i Omerin saltanatlarina
son vermesi, Iranlilari, her geyden once, (Sia) fikri ile meggul etmis,
bu fikir de Iranda bir ¢ok Sii mezheplerin dogmasma ve bunlara kar-

sk, bir takim har1c1 mezheplerm de meydana glkmasma sebep 01-;.

mugtur. - : o
Islam dini iizerindeki 1ncelemeler dolay1s1yle Islamda b1r gok
din bilginleri yetismesine ragmen Emevi’ devrinin sonlarina dogru
dini vecd yavag yavag sonmege baglad:. Aydmlar ve zenginler cahi-

41



- liyyet devn adetlerme donerek a§k siirlerine ‘ve ata sozlermc onem

- verdiler ve bunu bir san’at haline getirdiler. Birinci Yezid (H. 60, M.

~ 680) devri ata sozlerinin, Birinci Velid (H. 86, M. 705) ve Ikinci -
Velid (H. 125, M.743) devirleri de agk siirlerinin ozellikle  onem
kazandig1 devirlerdir. Ilme gelince, Emevi saraylar1. Hiristiyan bilgin-
lerinin sigmag1 olmug ve hatta Halid b. Yezid'in kendisi de astroloji,
tib ve 6zellikle, kimya ile ugragmigtir. Yahudi Masercuya da bir sdylen- ‘
~ tiye gére Mervan, bir sdylentiye gore de ikinci Omer in emnyle baz1
- tib. eserlerini arapgaya gevirmigtir'. :

Hemen isaret edelim ki Emeviler devrinde ve daha 6nce yapilan
_teciimeler resmfi terciimeler sayilmazlar. Resmi terciimeler, Abbasi’ler
devrinde Mansur ile ve baglangigta Siiryanice ve Farsga dillerinde bag-
~ lamig ve daha sonra da Yunan, Hind, Ibrani ve Keldani dillerinde de
- terciimeler yapilmigtir. Bu terciimeler, yalmz, " ilim alamm degil,

felsefe ve mezhepler alanini da icine almugtir.

" Emeviler devrinde fikir hareketlermm agirhik merkezini Fikh me- _
seleleri tegkil etmis ve Allah’in sifatlarinin zatinin aymi olup olmadigt
meselesi ile kaza ve kaderle kulun sorumlulufunun nasil bagdastiri-

- labilecegi meselesi de bir kismu Medme’h ‘olan faklhlerm mceledJklen D

baslica iki biiyiik mesele olmU§tu

. Abbasiler devrmde fikir hareketleri ve .terciiibne' islemlerizb

(M. 750-1258) e kadar siiren Abbas1iéf devrinin en onemli
olayi, bu devirde, Islami olmayan iran-Hind ve Yunan ilimlerinin ve
felsefesinin terciime yoluyla lslamlyete glrrmg olmasidrr. -

~ Yukarida da igaret ed11d1g1 gibi ilk 111msel faallyet Halid b.
Yezid zamanminda tib alaninda Yunancadan arapcaya yapilan ter-
ciimelerle baglammsti. Bunu Mervan b. Hakem zamaninda, Siiryani-
ceden arapcaya yapilan terciimelerle, Abdulmelik zamaninda Aris-
‘to’nun Iskender’e génderdigi yazilarin terciimeleri peslemistir. Omer
b. Abdiilaziz zamaninda da Misir ve Bizanstan bir gok k1taplar 5
- get1rt11e1 ek Sam’da biiyiik bir kitaplik kurulmustu. ' -

: - Fakat, asil terciime faaliyeti akla ve akli ilimlere énem veren

Abbasiler, ve 6zellikle, Tkinci Abbasi Halifesi Mansur (762) zamanimda
geligmistir. Mansur, hiikumet merkezi yaptig1 Bagdad ile birlikte Basra
ve Kiife'yi de birer kiiltiir yuvas: haline getirdi. Mansur’dan sonra Ha-
~ ru Resit ve Me’mun zamanlarinda da Bagdad bllgmler ve §a1rlcr
- yuvast olmakta devam etti.

42



Mansur, sarayindaki bilginlere, ozellikle, hendeseye, yildizlara
ve feleklere ait eserlerle Bizanstan gelen hikmet kitaplarim, Eukleides
in tabiat elemanlarna ait kitaplarim terciime ettirdi. Bu arada bir
Hintli tarafindan yazilan ve &zellikle hesaba ve Hind astronomisine
_ ait bir eser olan (Sind-i Hind) adh kitap arapgaya ¢evrildi ve Muham- -
med b. Ibrahim al-Fezari tarafindan, daha sonra astronomlar arasmn-
da (Al-Sind al-Hind al-Kabir) adiyle tamnan, yildizlarin hareketle
rine esas olmak iizre bir de kitap yazildi.

Ibn al-Mukaffa’da Mansur adina Aristo mantlgmdan (Al-Maku-
-1at), (Al-1bare) ve (Al-Kiyas)1 ve Pchlev1 dllmdcn de (Kehlc ve Dimne)
yi terciime etti.

Harun Regit devrmde ise Bagdadta bir kltapllk ile bir Akademi °
“kuruldu ve buraya Siiryanilerden, Iranlilardan ve Hintlilerden bir ok
bilgin ve doktor geldi. Bunlar, orada arapca da ogrendiler. Siiryani,
Yuhanna b. Maseveyh, 6zellikle, tib kitaplar: terciime eden, bu devrin
en 6nemli terciimecilerindendir.

‘Me’mun’a gelinceye kadar, daha ziyade, tibba, yidizlara, hen-
deseye ait ilimlere nem verilmis, felsefe alaminda ise fizik ve metafizik-
ten ziyade, sadece, Aristo’nun mantiina ait -iig kitap ile Isagoci
terciime edilmigti. '

Me’mun ise, ozellikle, felsefi eserlere onem vermis ve felsefi ter-
ciime devrini agmugtir. Bu maksadla da Rum diyarina, Kibris adasi-
na ve daha bagka yerlere ilim hey’etleri gondererek oralardan felsefe
kitaplar1 getirtmiy ve (H-217) sularinda da iclerinde Huneyn, Baht
Yagug, Masercuya gibi Siiryani; Sabit b. Kurra gibi Sabii; Kusta
b. Luka gibi Hinistiyan; Ibn Mukaffa’ ve Nevbaht ailesi gibi Iranh
ve El-Kindi gibi Miislimanlar bulunan (Hikmet ‘Evi)* adinda bir-
cesit akademi kurmug ve bunun bagkanlhigim da, Miitevekkil zamanina
- kadar, Huneyn b. Ishak yapmugti. Bu akademinin en nemli tercii-
mecileri de, pek iyi Yunanca bildigi soylenen El-Kindi basta olmak
iizre, Harran’li olan ve Arapgayi, Rumcay: ve Siiryaniceyi de bilen
Sabit b. Kurra ile Farsgayt pek iyi bilen Omer b. Ferhan al-Taberi
idi ve bunlar ayda beser yiiz altin alirlardi.

_ Me’mun ve onu pegleyenler zamamnda Yunan ilimlerinin
Arapgaya terciimesi faaliyeti 4-8 yiiz yillar arasim kaplamig ve bu
konuda Nasturi ve Ya’kubi manastirlar1 pek énemli rol oynamug--
lard?.

43



Siil'yani Terciimeciler ¢

Isa dan sonra 4.-8 yiiz yillar arasi, yukanda da isaret edildii gi- .
bi, baz Yunan felsefe eserlerinin, ézellikle, Siiryaniceye terciime dev-
resini tegkil eder. -

' Dérdiincii yiiz y1lda hikmet mecmualn arapgaya gevrilmigtir.

Beginci yiiz yilda Urfa (Edessa) medresesinde ve daha sonra Impa-
rator Zenon’un takibinden Iran’a kagan hocalarin kurdugu Gundi-
'§apur ve Nizib medreselerinde Aristonun eserleri Suryamceye gevrll- _
‘mege b¢1§1anm1§t1r : :

1ik terciimeciler arasinda Probus, felsefe tarlhmde 6zel bir 6nem

“tagtr. Probus’iin Aristo’nun Kategorilerini, Hermem yasmi ve Porhy-
‘rlos un 1sagoc1 sini serh ettigi soylenir. ‘
~ Altina yiizyilda Yahya al-Nahvi’nin yaptlgl serhler * Islam
alemine yaylldl Daha sonra da Farabi bunlan diizeltti ve bir reddiye
yatzdl4
- Dahasonralar1 Urfa’nin yerini Re’sul-Ayn ve Kannesrin medrese-
leri gecti. Birinci medresede Sergius’un® ilahiyat, ahlak, mistisizm,
t1b ve felsefe alanlarinda terciimeler yaptig1 gériiliir: Aristo’nun Kate-
gorileri, Alem kitab1 ve ruha ait bir kitab: ile Porphyrios’un Isagoci’s:
bunlar arasindadir. ‘

Ikinci medresede Peskopos Sévire Slboht (640 sularinda) Aristo’-

‘nun birinci Analitikleriyle Pré-Hermenia’sin1 terciime etti. Daha son-
ra, kife Peskoposu A Georges ta Aristo’nun Organon’unu Siiryani-
ceye cevirdi. - :

Bundan’ sonra da Timothée, Nasturi merkezini Bagdad’a nak-

letti ve. Aristo'nun Topiques’lerinin bir kismim arapgaya gevirdi.

_ " Dokuzuncu yuzyﬂda Haneyn b. Ishak bagkanlhginda bir tercii-
meciler grubu Bagdatta Eflatun ve Aristo’nun eserlerinden bir kis-
mum ve Alexndre ve Thémistius'un Aristo’ya ait yazilarini arapgaya
‘gevirdiler. Abu Bigr Metta, bunlar: pegledi. Yahya b. Adiy Eflatun’un
Kanun’larmi, Aristo’'nun . Poetika’simt Yunancadan ve Topika’nin
-dordiincii k1tab1yle Sophistica, Elenci, Metaore ve Physica’yr Siiryani-
‘ceden- arapcaya cevirdi. Yahya b. Batrik te Eflatun’un Timaios'u
.ile baz1 Aristo metinlerini arapcaya gevirdi.

. Aristo f1z1g1, daha Hicri (226) da Ibn Naime tarafindan arapgaya
gevrﬂnu;tl Faydalamlan Aristo eserlerinin hemen hepsi Rodos’lu
Andronicus tarafindan diizeltimi olmakla beraber El-Kindi de bun-
~‘lan tekrar diizeltmistir.

44



Bu siralarda Aristo’nun eserlerini serh edenlerin eserleri de arap-
caya gevrildi. Bunlardan, &zellikle, Porphyrios, Alexandre d’Aphro--
disias, Thémistitus, J. -Philoponus  (Yahya al-Nahvi) soze  deger..

Simplicus’un Aristo’nun ruh ‘hakkindaki eserine yazdig1 serh ile
Proclus’un teolojiye dair eseri v.s. de hep arapgaya gevrildiler. N

Urfalh Ya'kub da felsefeye ait eserler terciime etmigse de bun-
larda ve ozellikle ahlika ve metafizife ait olanlarinda terciimeler
nedense dogru yapilmamustir. : L

Siiryani - terciimecilerini, terciime isinde, ozellikle -ilgilendiren |
iki konu vardir: bunlardan biri Pythagorian-Platonic bir mistik gorii-
gii ileri siiren ahlaki gdriistiir. Buna da’ Pythagoras, Sokrates,
'Plutarchos, Dionysios  v.s. ye ait “hikmet - mecmualarimin felsefe
tarihi geklinde bir araya getirilmesi sebeb olmugtur. Bu konuda
Eflatun’un  Sokrat hakkindaki goriigii esasi - tegkil eder ve daha

sonraki Fisagorcu, Yeni-Eflatuncu ve Hirstiyan goriigleri buna

baglanir. Teslis te, bunda, Eflatun goriigi olarak ileri siiriiliir.

Diger konu da Aristo’nun mantiidir. Buna sebep te Yunan din-

sel eserlerinin, dig yoniinden de olsa, mantigin etkisinde kalmalaridir.

‘Fakat, mantg, Husrev Nsirevan igin yazilan bir eserdeki Yeni-
Eflatuncu bir kilik ile dgrendiklerinden gergek Aristo mantigindan

‘uzaklagtilar. : R BRI ' =

" Terciimede Atina-Iskenderiye yolu:

Atina okulunun dagitip yikilmas: sonucu Yunan felsefesi Atina’-
dan Rodos ve Iskenderiyeye gegmis, Rodos’ta Andronikos ile bir okul"
kurmus, Iskenderiyede de Ptoleme hanedami zamammnda. Yeni-Ef-

- latuncu medreseyi meydana getirmis ve orandan’ Antakyaya, Antak-
‘yadan Urfaya, Urfadan Harrana gegerek Nasturi, Ya’kubi Ve Yahu-
dilerin yardum ile gittikge yayilmustir. Co L :

Sekizinci yiiz yildan onuncu yiiz yila kadar, Yunanca eserler, Stir-

- yaniler tarafindan gerek eski Siiryanice terciimelerinden gerek yeni
niishalarindan® arapgaya cevrildi. Yukarida da igaret edildigi gibi,
Emevi Emiri Halid b. Yezid, kimya ile ugrasmasi dolayssiyle, once,
Yunan kimya eserleri, sonra da, felsefe tarihleri arapgaya aktarldi.

" Mansur zamaninda da tabiiyata, tib ve mantiga ait eserleri Pehlevi di- '
linden arapgaya terciimelerinde Ibn Mukaffa®. dnemli bir rol oynadi.
Ibn Mukaffa, ayrica, Hint hikmet kitab: olan (Kelile ve Dimme) ile
_(Ayinname) yi, (Mazdek) kitabini, (Tac) kitabiu da terciime etti

45



ve bir lde terminoloji meydana getirdi. Fakat, bu SCklZlnCI ytiz yilda
. 'yapllan ‘terciimelerden ¢ogu kayboldu. - :
- ‘Dokuzuncu yiiz yilda yapilan terciimeler Me’mun ve halcflerme'
aittir. Bu yiiz yildaki terciimecilerin ¢ogu doktor oldugundan, énce, -
- Ptoleme ve Euclides, hemen arkasindan da Hipokrat ve Galen terciime
edildi. Felsefe alaninda da Yahya b. Batrik, Eflatun’un Timaios’unu,
Aristo’'nun Meteoroloji’sini, El-Hayvani’ni ve ézet olarak ta psikoloji
~ ve Fil-Alem’ini terciime etti. Abd. al-Mesih - b.: Abdullah Naim
al-Hims? de Aristo’'nun Sophistica’s: ile Yahya al-Nahvi’nin Aristo
fizigi {izerine yazdig §ehr1 ve yan11§hkla Aristo’ya atfedilen Esolocya
kitabim terclime etti.
. Kusta b. Luka al- Baalbek1 de Aphrodlslas’h Alexander ile -
Yahya al-Nahvi’nin Aristo fizigi tizerine yazdiklari serhleri ve Ale-
xander’in Kitab ‘al-Kevn v’al-Fesad ile Pseudo-Plutarch’in Kitab
Ara al—]Fela51fe uzerme yazd1g1 gerhleri ve dlger baz1 eserleri arapgaya
" gevirdi. - o
Kusta b. Luka, ayrica, nefs iizerine kiigiik b1r kitap ta yazmug ve -
* bu kitap Aristo’cu filozoflarin ruh, nefs ve akil arasindaki kargilas-
" tirmalar1 igin de bir tutanak olmustur. Fakat, 6zellikle, Huneyn b.
Ishak, oglu Ishak b. Huneyn ve yegeni Hubeys b. al-Hasan’in,
'$abit b. Kurra’nin ve bunlarin 6grencilerinin - ortaklasa caligmala-
riyle zamanlarmin biitiin ilim dallarindan biiyiik capta terciimeler
- yapilmig ve bu suretle de Yunan ilimlerinin kap1s1 muslumanlara .
tamamen aglmgti, o : N
Onuncu yiiz yildaki terciimecilerden de ba§ta Hiristiyan f1lozof
Abu Zekeriyya Yahya b. Adiy olmak iizre Al-Hammar, Ibn Zur'a,
- tarihi ve felsefi yazilariyle namh Abu Hayyan Tevhidi, Caseliki
- diye namli bagdad -devlet hastanesi bas tabibi filozof Abu’l- -
+ Farac Abdullah b. Tayyib soze deger. Bu zat, Aristo’nun metaflzlg1n1 '
de yirmi senede serh etmistir.

Felsefi terciimeler ve gerhler alaninda Arlsto’dan sonra Eflatun
“ele alindi. Fakat, Eflatun felsefesi, ihtimal, deneye aykin medotu
bakimindan, Aristo felsefesi kadar pek yay11mam1§t1 Bunlardan bag-
ka, Demokrit ve diger bazi filozoflar da incelendi. Ve yine, bu arada,
Siiryanice Yeni-Eflatuncu bazi kitaplarin da yazildigs, fakat, bunlarin
" vyazarlar: belli olmadlgmdan ustad Aristo’ ya atﬁdﬂdxgl gorulmektc-
- dir.
Felsefe kitaplarmdan bagka, bir gok dillerden, bir gbk alanlara '
ait daha bir gok kitaplar da arapgaya gevrildi. Bu suretle de puta ta-

- 46



- picilik, Yeni-Eflatunculuk ve Gnostisizmin kargigi olan Sabiilik te
Islama girdi. Plotin’in eserlerinin Arapgaya gevrilip gevrilmedigi
" kesin olarak bilinmemektedir. Bir yandan da Plotin ve Platon kelime-
leri birbirine karigtirilmakta ve eserler ¢cogu zaman iistadlara atfedil-
mekte idi. Nitekim, (Esolocya) kitabr da Aristo’nun sayilmsti.
Kisaca, mistik Effatuncu ve Yeni-Eflatuncu goriiglerin toplandi-
g1 1skender1yc yolu ile ahlakgi ve Aristo’cu goriiglerin toplandig:
Antakya yolu, bir ¢ok ugrak yerlerinden sonra, en nihayet Bagdadta

~ birlestiler’. Fakat, en sonda, Yunan felsefesini, ozellikle, hikmet

mecmualar1 araciyle - ve Yeni-Eflatun’cu rengiyle Islama  yayan

Siiryani Hiristiyan bilginleri Iranda (Nisibe)e gekildiler ve yerlerini

fslamlara birakmak zorunda kaldilar. Islam A&lemindeki terciime

isi de Ugiincii Ahmet devrinde yet1§en Osmanli ahmlermden Yanyan
Esat Efendi ile sona erdl

- ‘Terciimede Iran ve Hint Yolu::

Terciime faaliyetinin ikinci yolu Iran ve Hint yoludur. Bu faali-
yet, bir taraftan Gnostikler* denen Hiristiyan Mezopotamya filozof-
larimin diger taraftan da Hint ve Iranin etkisi altindadir. Bu yolun
terciimecilerinden, bagta, Kelile ve Dimne ile Maniligin bazi ana
~ kitaplarim terciime eden Abdullah b. Mukaffa’ olmak iizre, Mani
" reislerinden ibn Taltit, Abu Sakir, Ibn al-Ada, Ibn Abu Arja, Salih.
b. Abdiilkuddus, goriiniigte misliiman olan Mani sairlerinden Baggar
b. Burd, Ishak Halef, ibn Senine, Ali b. Sabit, Abu Ishak Varrak
sayilabilir. Bu terciimeler arasinda da Maniligin kurucusu Mani’nin
Sabuhrakan adli kitab ile Sefer’ul-Esfar g1b1 kitaplar da en 6nem-
lileridir®.

Mani’lerin eserleri, gogunlukla, mmyaturlu ve resimli oldugun-
"dan Islami eserlerde de minyatiir yapma bir gelenck halini almmgtir.
Séylentiye gore de ilk minyatiir iistadi Mani’nin kendisidir.

Abbasi halifeleri akla kiymet veren kisiler olduklarindan biitiin

" ilim adamlarna kapilarin1 agmiglar ve meseld Mansur, Miitevekkil,

Me’mun, Harun Resid’ler terciime iglerinde galigan Yahudi, Nasturi,

Mani bilginlerini himaye ile onlar1 Dar’ul-Hikme’lere taym etmigler
ve hatta saraylarina katip olarak almuglardi.

Hint etkisi de Abbasiler zamaninda baslamus, 6zellikle, Gazneli-
ler® zamamnda geniglemis, Sultan Mes’ud’un Hindi zaptindan son-
ra da bir cok Hint eserleri Islam diinyasina. girmis ve bir ¢oklarindan
da terciimeler yapilmigtir. Ancak, Hint etkileri Maniciler aracihig

47



ile geldjgmden, Manicilik ise iyilik ve kotiiliik, rahman ve geytan
diye iki Tanmn kabullendlgmdcn, bu da birlik¢i olan Islaim dinine pek
_aykir1 oldugundan Manicilik siddetle hiicuma ugramus, fikir kapilan
Hint yoluna kapanmis ve dolayisiyle baglangigta kuvvetli olan Hint
ve Iran etkisi zamanla kuvvetini kaybedip ikinci plana diigmiig ve
yerini Yunan kaynaklarina birakmak zorunda kalmugtir. Bu sebeple
- de Islam alemi, daha ¢ok Yunan aleminden ve ozellikle tabii ilimler,
matematik ve felsefe alanlarinda etkilenmigtir. o .

" “Fakat, ilim ve felsefenin bu pek ilerledigi siralarva, ozellikle,
Siinnilik-Siilik gibi siyasi, ve daha agir basmak iizre, Kelim-Felsefe
gatigmalar1 gibi ilmi sebeplerle Imparatorluk yavas yavag Aglebiler,
Fatimiler vé Tolun ogullari, Hemdéaniler, Tahiriler ve Siméniler .
gibi kiigiik - devletlere ve Ermenilere bélindii ve Tahiriler ve
Samanilerin yerine de, zamanla, Tirkler gegti.

10-11 yiiz yillar arasinda da Bagdat artik kiiltiir merkezligi
_roliinii kaybetmis, onun yerini de- Fatimilerin kurdugu Kahire ile ‘
Hemdanilerin bag sehri olan Haleb ve énemli bir edebiyat ve ilim,

merkezi haline gelen' Gazneli Mahmud’un sarayr almigti. Gergi,
Imparatorlugun yerinde bu kiigiik devletlerin meydana ¢ikist sira-
larinda miisliman medreselerinin de kurulmus oldugu goriilmekte ise
de bunlar, eskileri tekrardan bagka bir sey yapamayarak yeni bir rub
‘yaratamamiy ve Osmanh Tiirkleri tarafindan Abbasi halifesinden
mukaddes emanetlerin alinmas: ve dolayisiyle Hilafet davasinin da’
sona ermesiyle Islimiyet tamamen ¢6kmiis oldu. Fakat, bu arada,
felsefe, Endiiliis’te parlayip 6n plana geg:tl ibn RU§d ile de felsefe ve
tasavvuf b1r1e§t1

Yaz:au bilinmiyen Kitab al-Tuffaha:

Ar1.,to, Islamda, ilk zamanlarda tamamen anlagilmiy olmadi-
gindan onun olmayan Yeni-Eflituncu veya Fisagorcu Eflatuncu
" veya muahhar syncrétique goriigleri kaplayan bazi eserler ona ve
~onun Yeni-Eflatuncu goru§le serh edilen baz1 eserleri de bagkalrina

1zafe ediliyordu.

Aristo’ya atfedilen kitaplardan biri, bu, Tuffaha adh kltaptlr
Bu kitap, genellikle, Eflitun’un Faidon’unda oldugu’ gibi, varlik ve
ncfsm lmezligi meselesini 1ncelemckted1r _

48



Yazan bllmmeyen Kitap al-Rububxye. s

Esolocya da denilen bu kltap ta Aristo’ va 1zafe edﬂnu§t1r As— g
Iinda ise Plotin’in Ennead’larimn 4;5,6, baplanyle Eflatun un, Dev—
let ve Aristo’nun Mctaf1z1g1nden b11e§1kt1r

Esolocya, Aristo’nun dort sebebmden hcyula ve surct 1nden S0z -
etmekle beraber esas nazariye, ana. hatlanyle, Plotmm spntuel it
sudur nazariyesidir. S S - o

“Asi] viicut Allab’uir. Allah tektir, tamdlr, s1rf haylrdlr 11k 1llet‘

| ve yaratlc1d1r Yaratist zamanda’ deglldlr, fakat bu alemdekl var-ﬂ
. Iiklar zamanda’ meydana gikarlar. G S

Allah, tam ve mitkemmel oldugundan ondan 11k sudur eden §ey ’
akildir. Akil aracihg ile de nefs ve nefs aracihify ile de tabiat ve
tabiattaki biitiin seyler sudur ederler. Nefsten, once, heyula tiimel bir
suret alir, ondan da basit cisimlerin suretleri ve 51ra51y1e d1ger suretlcr
meydana gelir ve birbirlerine gore iistiin ve agag1 bulunurlar Heyula-':;
nin nefsten suret almasiyle tabiat yaratllnu§ olur. B b

Varliklar ikiye ayr111r {istiin varliklar (Allah ve ak11), a§ag1

_ varliklar “(tabiat ve maddi varliklar). Dolayisiyle ‘bu varliklar: kap--

layan alemler de ikiye ayrlhr tistiin alem (u1V1 alem) ve a§ag1 alcm
(siifli alem). . : e TR ol
Bu iki ge§1t varhgm, bu 1k1 alemm tam ortasmda da nefs bu-

' lunur. Nefs, bu iki dlemi b1rb1r1ne baglar ve onlarla 111§k1 kurar Qunku )
- nefs her yerdedir. : : T S RN

Gerek bu alemdeki nebat hayvan, insan glbl varhklarda gerek_f
gokteki yildizlarda, ayda ve giineste, hep, nefsten birer par¢a bulu-
nur, yani yerdeki ve gokteki varliklar her yerde ve daima bulunan ve .
akildan sudur eden akla ait nefsle vardirlar; Gk varliklar1 olan yil- -

" dizlar, akil lemine daha yakm olduklanndan Allahl da daha yakm-v"
“dan duyup anlarlar.’ .

Insan nefsine gelmce, 0, aklldan sudur eden tumel nefsten b1_r.'
kivileimdir ve viicudumuzdadir,: viicudumuz da onun “aletidir. Insan’

= nefsi, bir yonii ile duyular aleml ve b1r yonu 1le dc akll alcrm 1le 111§- :

k1ded1r

-Nefs, bilkuvve hayat sahibi’ olma51 baklmmdan cismin’ suretldlr
Fakat, bu suret, cism igin ‘tabii ve smnaf suretler gibi olmaylp sicmin, -
duyu ve akil yonunden tamamlay1c1s1 olan, kendl kendlhgmdc, ap ayrl
tam b1rsurett1r R ~ SR B

e



Nefs ebedidir, - dolayisiyle, leti olan bedenin -yok olmasiyle
" yok olmaz, belkl,’duyular sleminden akil alemine gb¢ eder. Fakat,
akil ‘4lemine gég isi de nefsin bu alemdek1 safllgma, mukemmelhgme '
- ve kendini b111§1ne ve buluguna baghdlr ‘

_+ Nefs, bit yonii ile duyular alemiyle 111§k1dc oldugundan, kcndl
kendlhgmden (zatmdan) uzakla§nu§, kendini bilemez olmustur. Eger,
. iginde bulundugu bedenin baglarindan’ siyrilabilirse, ‘duyularini
~ sondiirebilirse 0 zaman iistiin 4lemi goriir, biitiinliigii ile giizelligi,
biitiinliigii ile parlaklif goriir. Bu noktada Esolocya’da séyle denmek-
tedir: “Ben nefsimle bagbasa kaldigimda ve bedenimden 51yr11d1g1mda o
bedensiz miicerred bir cevher olarak zatima girmig olurum; saf
~olarak zatima girdigimde de her §eyden ilgim kesilir, ilim, alim ve '~
 ma’lum hep ben olurum; bdyle olunca da zatimda bulunan giizelligi, i
‘parlaklig1 ve nuru hayret ve hayranlikla seyr ederim ve anlarm ki -
--ben fa3l hayat sahibi pek serefli, distiin, ildhi dlem pargasindan bir
“pargayim; bunu béylece kesin olarak bilmekle de zatimla bu 4lemden
~ilahi dleme yukselm1§ ve o yiice ve gerefli makama ayak atmig olurum,
- ve orada 6yle bir nur, 6yle bir parlakhk ve revnakhk gorurum ki o,
o hlg bir gekilde dile getmlemez ' - > '

I§te, insan, o yuce 1lah1 alemden madde Alemine du§up bedene
-giren nefsini bedeninin baglarmdan ve bir takim kuru kavram ve
“diigiincelerden “siyirip  kuvvetlendirmeli ve onu kendindeki ‘giicle
" kendi zatina dondiirmeli; bu suretle de akil ilemine, sonra da ilahi
- aleme yiikselmeli, yani her nur-ve parlakhigin kaynagma u1a§ma11d1r
* - Zira, insan, ilahi 4lemin bir parga51d1r . .

- Kisaca, gergek bilgi nefs bllglsldlr, gergek 1nsan da. mahlyetl ve’
eserlyle nefs1n1 b1lcn 1nsand1r ‘ ‘ T

Yem—Eflatuncu Elu

Yern-Eflatunculuk ozellikle, Eflitun ve Aristo felsefelriyle
. onlarm serh ve tefsirlerinin bir b11e§1g1d1r Giinkii, Eflatun’da, 4lem ru~
- hiu fikriyle, ideler alemiyle onun gélgesi olan esya alemi her ne kadar -
' b1rlcgtmlmek isteridi ise de en sonda ‘bu iki-alem yine ayr1 kalmugti.

- Aristo’da da kuyve ve fiil nazariyesine dayanan bir madde ve -
»-"surf-t nazariyesi vardi. Buna gére bir tarafta en yiiksek varlik, Allah
. vardwr ki bu suf fiildir. Bunun ka_r§1s1nd_a da bir ilk madde vardir ki

‘bu da suf kuvvedir. Bu ikisi arasinda bulunan her sey de bir bakima
_kuvve ve bir bakima fiil halindedir. Kendisinden baz1 isti’datlarin .
- meydana gtkabilmesi bakimindan veya kendinden iistiin olana nazaran

50



kuvve, bu isti’datlardan birinin meydana ¢ikmasi bakimindan veya

- kendinden agag1 olana nazaran da fiil halindedir. Bu sebcple de -

esya, durmadan kuvveden fiile gegmektedir.

Kisaca, Aristo’nun Allab’s bir yaratici dcgll bir san1’d1r, bir
artisttir. Zira, o, yaratacag1 dlemin maddesini hazir bulmaktadir, ken-
disi ona, ancak, sekil vermektedir. Dolayisiyle, madde de Allah gibi
ezelidir. Iste, bu goriige gore Aristo’da da Allah ve Madde 1k111g1 or-

~ tadan kaldirilamamugt.

" Plotin bu ikiligi ortadan kaldn‘ma gabamylc, ozel konusunda

: " aciklasifimiz gibi, fiil ve kuvvenin heniiz kendisinden ayrilmadif
© Allah bagta olmak iizre soyut bir muhteva olan akillar 4lemi, gdklerin

nefsi veya ruh alemi, suret ve diizen almaga yetkisi olmayan ve dolay1-
siyle diinyadaki biitiin kétiiliiklerin kaynag: olan madde lemi gibi
dort hlpostas One surmu§ fakat dordiincii hipostas olarak one siirdigii

‘ madde, yani yokluk yine bir ikilik dogurmustur. Ancak, Plotin, her
* seyi, Bir olan varligin zuhuru saymakla Yeni-Eflatunculuk, 6zellikle,

iyilik ve kétiiligii birbirinden bagimsiz olarak kabul eden gcrgek ikici
(Mamchélsmc ) ile (Gnosticisme) € kargi gelmistir.

Plotin’den sonra Augustinus ta Hirstiyanligin Ccéation doktrl- -

nine ‘aykir1 oldugu agisindan Aristo’ya karst geldi. Fakat, Philon,
Alexandre, J. Philopon, Thémistius gibiler de Eflantu’u Atisto, Aris-
to’yu da Eflatun agisindan gerh ederek bu goriigi Hiristiyanhkla
uzlagtirmaga caligtilar ve bu uzlagtirmanin arapgaya yapilan tercii-
meleriyle de Islam Messai felsefesine etkide bulundular. -

Ancak, Yeni-Eflatunculugun sudur ve tecelli nazariyesi, Islama,

vylldlz ruhlarimin insan ruhlan iizerinde etkide bulunduklarim kabul

eden Babil inanclariyle birlikte girmis, dolaysiyle de Islimda akli

i oldugu kadar akli olmayan diisiincelere de yol agmugtir®.

c Su’ noktaya da ozellikle igaret edelim ki Siiryaniler ve Arap-
lar Yunan felsefesi ile temasa- geldikleri vakit Eflatun felsefesi geger-
likte idi ve Aristo’da Eflatuncu goriigle serh edilmekte idi. Harran-
hlarla bazi Islam firkalarinda da Eflatuncu veya Fisagorcu Eflatun-

- cu (Pythagorien-Platonic) goriigler, gok defa, Stoik veya Yeni-Efla-

cu goriiglerle karigtirilmakta idi ve Delf mabedi izerinde yazili bulunan

* ve Sokrat’in da diisturu olan (Nefsini Bil) sozii Yeni-Eflatuncu telakki
~ ile Araplara gegmisti. Bu s6z (Nefsini Bilen Rabbini Bilir) geklinde

Hazret-i Ali’ye nisbet edildi ve biitiin Mutasavviflara da alem oldu.

Halifelerin saraylarinda Aristo’nun eserleri, bunlardan da 6zel-
likle mantiga ve tabiat ilimlerine ait olaranlar 6n plarta gegti. Onlarca -

51



‘Aristo, ‘mantikta bir ' orijinalite - gdstermis, fakat, diger ilimler-
" de kendinden 6nceki filozoflara baglanmgti. Bu sebeple terciimecilerle
bunlara bagl olan kiiltiir cevreleri de ahlik, siyaset ve diger bazi
“hususlarda " Aristo’dan 6nceki filozoflara yonelmigler, fakat, onlar
5 dogudakl buyuk otoritelere baglaml§lard1 Sokrat’a ait diye bilinen
eserler’ de’ 1glnde Sokrat'in adinin ‘gectigi Eflatun’a ait diyaloglards,
* bunlardan da Sokrat m mudafaas1 ba§ta olmak lizre b1r gogu terciime
. Cdlh’nl§ll PR ‘
Eflatun un nefsin ruham bir cevher olup baki o]dugu ve alemin

: -sonradan yarat11m1§ bulundugu gibi fikirleri, Islam akadelerine, Aristo’-
. nun ruha pek az yer veren psikolojik ve ahlaki goriigiinden ve 4lemin
" kidemi gibi fikirlerinden daha uygun geldiginden, ba§1ang1(;ta Eflatun,

- Islam aleminde 6n plana ge¢mis ve dokuzuncu ve onuncu yiiz yillarda
»Arlsto, Kelamcﬂar tarafindan red edilmistir. Ancak, daha sonra, felsefe
/.alaninda kldem teorisi buyuk onem kazanm1§ ve Arlsto Eflatun un

fi'-yennl adnugu

e .Tercume 1§lemlermde El—K.lndl ve ozelhkle Farabi’nin
: buyuk rolu° ‘ ‘ v ‘ "
B1r geg1t fllozofu olan El-Klndl, hem terciimesi hem de §ar1ht1r
‘ Ishak b. Huneyn ile Sabit b. Kurra’mn eserlerini de ele alarak Aris-
'to‘nun ‘Kiyas ve Burhan kitaplarim serh; Tiyadrosu’un terciime ettigi
_ Kiyas kitabini, Sophistica’y: fefsir; Kategoriler, Ibare, Siir kitaplarim
da ozetledi. Porphyrios’un Isagoci’sini serh edip 6zetledi. Aristo’nun
~Al-Sema al-Tabif’sine kargilik Sem al-Kiyan’i yazdi. Arito’nun samni-
_lan ve Abd al-Mesih al-Himsi tarafindan arapcaya terciime edilen
Esolocya y1 da duzeltu

_ El-Kindi, Aristo’'nun fleglnm, metaf1z1g1n1n ve mantlglmn 6nem-
-1i bir kismuni dogrudan dogruya Yunancadan arapgaya terciime et-
mekle ilk esash terciimeleri yapmug oldu. Fakat, yine de bu terciimeler
- daginik ve karigik idi*. Bunlari Mansur b. Nuh’un arzusu ile Farabi
_derleyip toplamig ve ozetleyerek yeniden tercume etmis, adina da

» (Al-Tahm al-Sani) demisti. : : :

- Dérdiinci’ yiz yilda ba§layan‘tercume faaliyetinin en olgun dev-

o ‘f"r1 de dokuzuncu yiiz yildir ve bu yiiz yilin' sonlarinda da Abu Bigr

'-‘Metta, Ibn Kernib, ve 6zellikle, Farabi gibi filozoflar géze ¢arpmak-
 tadir. Farabi, biiyiik bir filozof oldugu kadar biiyiik bir terciimecidir
" de. Omriiniin ikinci yarismi - .Bagdat’ta geciren Farabi’nin Yunanca
ve Suryamce blldlgmden stiphe edilmemektedir. O Eflatun’un Kitab

e



al-Nevamis (Kanunlar) terciimelerini serh etmig ve 0 zamana ‘kadar

bilinmeyen bazi Eflatun’ diyaloglarnm da tamtmustir. Aristo'nun da
Kategorilerini, ikinci Analitiklerini, Burhan kitabini, Rhetorica’sini,

Sophistica’sini,  Hermenia’smni, - Fizigini, Sema ve Alem kitabini,
- Meteorolojisini terciime etmis ve terciime alaninda da - biiyiik ‘isler
basarmigtir. Farabi, Aristo’nun Siir kitab ile Hitabet kitabim da man- -
tigin pargalarindan sayarak bu ilmi sekiz kitapta tpplaml'§"vc mantik,

Islam alemine Farabi tertibine gore girmistir.

 Farabf'ye kadar edebiyat ve tarih alaminda ‘tranllardan; tb,
_ hendese, hesap gibi alanlarda Hintlilerden; astronomi, tilsim " ve’
sihir gibi alanlarda Keldanhlardan; Kimya ve tegrihte Misirlhilardan; -

mantik, ' felsefe ve hendese‘ alanlarinda da Yurianlilaf_dan bir ¢ok
tercitmeler yapilmis, Aristo’nun timevanm yolunu tutmak ve biitiin

bu ilimlerden. bir sentez yapmakla da yeni felsefeler ve pozitif ilimler -
meydana_getirilmis olmasina ragmen  Aristo. felsefesi, gerektigi gibi,
heniiz kavranmarmsti, Bunu kavratmak serefi de gergek felseff diiglin-.

ceye sahip olan, dolayisiyle, Aristo’nun biitiin eserlerinden yaptig1
tam gerhler ve dzetlerle felsefi terciime faaliyetine 6zel bir yon veren,
Aristo’'yu en miikemmel surette anlayip anlatan ve felsefeyi kendine

has ozel bir alan olarak gelistiren Tiirk filozofu Farabf'ye aittir.
Ciinkii, Siiryani terciimesiler, Yunanhlarin, ancak, ¢okiis devirlerin- -

'- “deki ikinci dereceden skolastik eserlerini ele almiglardi. Farabi ise

dogrudan digruya Aristo eserleriyle ugragmistir. Farabi bu maksatla“-
Bagdattan Buharaya gitmis, orada biitiin eserleri toplayip incelemis
ve sonunda, yukarida da isaret ettifimiz gibi, (Al-Talim al-Sani)
admi verdigi bir eser meydana getirmistir ki, bu eser Ibn Sind’ya da '

temel olmugtur®. '

- Iste bu terciime iglemleri ve gesitli etkileri sonucunda Islamda

Kelam medresesi yeni bir ceryana siiriiklendigi gibi bunun kargisinda -

“da ayrica bir felsefe maderesesi meydana geldi. - ' e

Islam felsefesinde, bir ¢ok terciime ve serhlerinden dolay1, Aris- -

"'to, hakim bulunmaktayd:. Bununla beraber. Eflatun yolundan gidenler -
de oldu ve Islimda felsefe, Tabiat felsefesi haric, Messal ve Israki

diye iki kola ayrildi. Ancak, ne Mesgaalik tam anlamiyle Aristo yolu,
ne de Igrakilik tam anlamiyle Eflatun yolu olabildi. Yukarida da

isaret ettifimiz gibi her iki felsefe de Iskenderiye ve Suryant kanalin-

dan gegmekle o renge biiriindiiler. Mesgailer, nazar .ve istidlal;

Israkaler, miigahade ve murakaba yolundan gitmekle de b_irbirlerin-j_l

den metod bakimmdan ayrildilar.

g 53_.:



Islam Mesgai fclscfe51mn karaktensugml §u ug mctaf1z1k pro-'
blemle 6zetleyip belirtmek mumkundur

1- Madde eze11d1r dolay151yle Allah alcmm yoktan yaratlcm
degildir. Yaraticilik ta’biri mecazdir. Alem, Allah’tan zorunlu
(olarak sudur etmigtir. Madde ile Allah arasmdak1 nisbet -

illetle illetlenmis arasindaki nisbet g1b1d1r ve illetlenmig, -

illetten sonra deglldlr Yani, alem, Allah’la b1r11ktc kadim- -

dir. : L

2- Allah’in ilmi duyu yoluyla' degil, dﬁgﬁnmeyoluyladlr_. Allah’m
ilmi veya inayeti de tek tek geylerle (ciiz’i) degil, tiimellerle .
(kiilli, universelle) yani, ‘alemm tiimel kanunlanyle 1lg111d1r'

3- Rubhta, durmadan mitkemmellesme yetisi vardir ve ruh, teonk 5
ve pratik kuvvetlerini tam mitkemmellestirince de Allah’a bénzemig

olur. Ruh igin, sadece, akla ait bir lezzet veya aci s6z konusu-
_olabileceginden ve hi¢ bir suretle cisme ait lezzet veya aci-
dan soz edilemiyeceginden Hasr ve Ne§r denen sey de yoktur;

v $1n1d1 Islam Me§§a1 felsefesmm gergek kurucusu Farabf’yi ince
. leyehm :

54



FARABI!
~(870-950)

1slamda, Isa’dan sonsaki onuncu yiiz yil, tabiat filozoflariyle Fisa-
gorcu ve Yeni-Eflatuncu rengi ile Aristo’cu felsefeye baglanmig man-
tikc1 veya metaflz1k91 filozoflarin yan yana yiiriidiigii devirdir. Tabiat
filozoflarinin,  sadece,. tabiattaki maddi goriiniiglere ve dolayssiyle
esyay1 kavramada tikel olaylara ve duyu verilerine 6nem vermelerine,

- akla ve ilahi aleme ait konulara el uzatmamalarina veya Allah’1 bir
_ilk sebeb, hikmek sahibi bir yaratici saymalarina kargilik mantik¢ilar
" veya metaflmkgller denen filozoflar, gercek yolunda, prensiplerden

hareket ederek esyanin en iist derecesine giktilar ve Allah’t da hikmet

sahibi bir yaratici degil, viicudu zorunlu (vacib’ﬁl-vﬁcud) olarak

kabullendiler. '
Tabiat felsefesi, Ebu Bekir chcnyya Razi (864—924) ye, mantlkgl

" veya metafizikgi felsefe de Farabi’ye dayanmakta idi.

Tiirkistan’in Farab sehrinde dogan ve tabiat felsefesinden zi-
yade metafizikle ugrasan Merv okulundan olup Isa’dan sonra onuncn

yiiz yilda yetigen Farabi, felsefeyi her geyden iistiin tutmug ve onu en
* bityiik san’at saymigtir. Gergek Islam Meggai felsefesi, ancak, onun sa-
_ yesmdc kurulmug ve en yiiksek zirvesine ulagabilmistir. Islamun tercii-
- meler ve serhler konusinda Yunan ve Hint kaynaklarindan birincisi

olan ve ozellikle dokuzuncu yiiz yihn ikinci yarisinda 6n plana gegen
Yunan kaynagimi da Farabi temsil etmigtir®. Aristo’nun biitiin kitapla-
riyle Abu Bisr Metta’in yazilarmi okuyan, Abu Berk Sarrac’tan mantik
ve gramer 6grenen, Sabit b. Kurra’mmn Sabiilik felsefesiyle de il- .
gilenen Farabf,’ Yunan felsefesini, ozellikle kendi- devrinde, Jean
Phlloponos (Yahya al-Nahvi)®, Thémistius ve Alexandre d’Aphrodi-
sias adlarindaki ¢ bityiik serhgiden tamimigtir. Bir ok diller bildigi
siiphesiz olan Farabi, ilk zamanlarinda, daha gok, Eflatun diyalog-
lariyle ugragmis ve bazﬂ_anm da ozetlemis, fakat, sonra Aristo’ya .
yonelerek onun bir ¢ok kitaplarim gerh etmis, bazilarini da dzetlemis-

55



tir. Harran’da Yuhanna b. Haylan’dan ders gérmesi de onun, Orta
Gagin meshur Trivium (gramer, beligat, mantik) ve Quadrivium
(aritmatik, geometri, astronomi, iizik) u iizerinde de énemle dur-
‘masina ve boylelikle matematik alaninda genis bir bilgiye sahip ol-
makla musiki alaninda da sayisiz eserler vermesine ve bir takim yeni
buluglar da yapmasina sebeb olmustur. Siméin Hiikiimdar: Nuh b.
Saman’in ricas: iizerine (Al-T2’lim al-Sani) adiyla yazdig: ilk Tiirk
Ansiklopedisi dolayisiyle de Sarkta ve Garpta (Muallim-i Sani) diye
_lin alan Farabi bu iinii ile (950) de $am’da bu diinyadan gd¢miigtiir.

Farabi felsefesi entellektiialist ve senkretist bir felsefedir®. El-
Kindi ile baglayan ve Abu Tayyib al-Sarahsi ve Abu Bekr al-R4zi’den
gegerek Farabf’ P'ye ulagmig olan bu yol, daha sonra, Thvan al-Safa’da
- devam etmistir. El-Kind#’nin, siki stkiya, Aristo’nun pesinden gitmig
_'ol'masma ragmen Farabi, Aristo metafiziginin kuvve ve fiil nazari-
yesini temel olarak almy’, fakat, Aristo ile Eflatun’ u; Zenon’u ve '
. Plotin’i birlegtirerek® (Ahad-Akil-Nefs) -iiclii tertibini esas tutmusg, -
Allah ile insan arasindaki boslugu da Plotin ile Sibie’nin on akil ve
feleklerinin nefsleriyle doldurmus, bunlara Islami akideyi de eklemis,
ameli hikmet bakimindan da bir Peygambere ihtiyaci kabul etmis
. ve biitiin bu goruglerl sprltuahst b1r esasa baglanu§t1r Bagka bir dcy1§- '
_ le, Farabi: -

1 -Yem-EfIatunculugu Arlsto cu Eflatunculukla, »- 'dolaylsiyle,;
: Ar1sto ile, : o I
2e Ide ci Eflatun 1le fertg1 Arlsto yu

» 3~ Yunan felsefes1 ile Islamiyeti ve ozelhkle Yunan’dan gclen
' kainatin ezeliligi f1kr1 11e Islamdakl yarat1§ f1kr1m uzlagtirmaga -
. gah§m1§1t1r : o :
~  Bu felsefemn esas rengi de, ozelhkle, Farabi nin Aristo’nun
':sand1g1 Esolocya® kitabmmn etkisiyle Yeni-Eflatunculuk olmugtur.
. Fakat, Farabi, Yeni-Eflatunculugu da Kur’an ve Hadis’e dayandir-
. mg ve bunu, kékii Hermes doktrininde olan ve Sabiilik kanaliyle
- gelen baz felseff ve dini goriislerle de geh§t1rerek en sonda tasavvufa
~ gecmistir. Farabi, Yeni-Eflatuncu etki ile kendisine kadar, sadece,
~haller ve kalpler ilmi olarak gelen tasavvufa felsefi bir sekil veren ilk
o fllozof olmugtur.

“Farabinin biitiin Helemstlk du§uncey1 kaplayan fakat, Islam1 ka-
: rakterlm kaybetmeyen Messai ‘felsefesi’’, ikinci yiiz yilda Misir’da,
Suriye’de ve Bagdat’ta kurulan medreseler araci ile bir doktrin halini
~ ald1 ve zamanla Kelam’s, Tesavvuf’u ve Igraki’ligi etkiledi®. -



- Farabi, El-Kindi gibi, .rasyonalist ve mantik¢idir. Ona gore '
 mantik bagta gelir. Ciinkii , nazar ve istidlile dayanan ilim yolu
mantiktir. Gergek, ancak, mantiki burhanla 1spat1anab111r 2 Farabi,..
mantik yolunu tutmak, bagka bir deyisle, metafizik ve fizigin esasl
veren zorunlu istidlali kullanmakla diger Islam du§unurler1ndcﬁ "ayrilir
ve determinist bir karakter gosterir. F akat, Farabi, bu m t1k yoluy-‘
la, akil yiiriitme ile de yetinmeyerek, yukarida da igaret e ﬂdlgl glbl, .
mistisizme ge¢migtir. Su kadar ki bu mistisimz, onda, se,dec‘e, bir
haldcn ibaret kalm1§, b1r sistem olmam1§t1r : :

(Meta.f 1z1k)

Farabi’ye gore Allah birdir ve her §eyd1r butun varhgm dayanagl
ve sifmagi ‘odur”. Dolaysiyle de o, Aristo’nun sandig1 Esolocya’daki-
“Birden bir ¢ikar” diisturunu bir asl olarak ele alir ve Plotin gibi her
" seyi, rasyonel bir surette, ilk ve zorunlu varhk olan Bir'den ¢ikarir.
* Zorunlu varlik olan bu Bir, onun metaflzlglmn esasidir ve onun psi-
~ kolojisi ve kozmolojisi de metafizigine baglidir. Farabi, Aristo’'nun
“aliskanhifa dayanan yumugak bir “Tabiat ‘Kanunu”. fikrine kargilik
_ kesin zorunluga dayanan bir kanun fikrini savunur‘4 ve metafiziginde

bagxmmzhga hig bir surette yer vermez. Dolaysiyle, onun psikolojisinde

ve kozmolo_]lslnde de determinizm hakimdir ve bu- determmlzmler '

metafizik determinizminin tabii sonucudurlar®. ‘
‘Farabi bu zorunlu varlik hakkimdaki §oy1e der

Varlik iki kisimdir: mumkun ve vacib. Miimkiin, zat1; varhgml
gerektirmeyen varhiktir; vacib, zati, varhglm gerektiren varhk, zorunlu
varliktir. Var11g1 miimkiin olan yok say11ab111rsc de var11g1 zorunlu olan -
. yok sayllamaz : :

Farabi’ye gore zorunlu ve miimkiin kavramlan mctaf1z1k icin

_esastir ve o, miimkiinden varlifa gecisi, Aristo’da olmaylp kendisinin
ortaya attig1 bir tiimel kudret kavram ile agiklar. :

Simdi, varh§ zorunlu olanin ne varhgma bir sebep olabilir' _
ne de o, bagkasiyle var olabilir. Dolayssiyle de. o, esyanin varh§mn
ilk sebebidir. Bu bakimdan da o, ilk varliktir ve varlig: tamdir; bu var-
lik hakkinda hig bir eksiklik ve noksanlik diisiiniilemez. Boyle olmakla
da o, madde, suret, fiil ve gaye illetlerden tamamiyle ar1nnu§t1r '

Bu zorunlu varhgln ne cisim gibi mahiyeti ne de cinsi, fash ve
haddi, benzeri ve konusu vardir. O, hig bir suretle tammlanamadlgi
gibi'® onun zatini algilamaga da hig bir yol yoktur. O, ancak, sifat-

57



lariyle algilanabilirse de, en’ sonda, .0, yine algilanmis olamaz®.
‘Onun varligs kuvve halinde olmayip kendlhgmdendlr ve ezelidir,
tektir, béliinemez. Onun ne bulunmamas: ne de bir halden diger blr‘
héle gegmesi miimkiindiir. O, masivadan olmadlgmdan, onun zaman
ve mekana ait halleri de yoktur, zidds da yoktur '

Bu en ‘mitkemmel varlik kendﬂlgmde kend1 Zatina zahlrdlr
Fakat zuhurunun giddetinden dolayl ‘da batindir. Yani, o hem zahir
hem de batindir. O, birligi ile batin , ¢oklugu ile zahlrdlr ve stirekli
olarak ta batindan zahire glkmaktadlr b ‘

- O, hay’dir, hakim’ dir, alim’ dir, kaadlr’dlr, mudrlk’tlr, sirf akil;
sirf ma’kul, sirf akildir. O, fiil halinde akildir. Akil olmasi bakimindan
‘da ma’kuldur. Kendi kendini akl ettigi icin .o hem kil hem de fiil
halinde ma’kuldur. O, kendi zatini akletmekle akil ve akil olur. -
. Akil zat, ma’kulun ayni oldugu igin de o, ma’kul bir akildir. Bu bakim-
- dan o hem akil, hem ma’kul, hem &kil olan bir tck zattir ve boliinmez
bir tek cevherdir. Onda akil, akil ve ma’kul aym anlamu, ayni zatr
ve bolunmeycn ayni cevheri deylmler O, sirf hay1rd.1r da®.. S

Allah, kendi kend1n1 du§unmekle zatin1 bilir 've zatml du§un-
mekle de kendinden ba§ka olan her seyi de bilir; ve her 'seyi bilmesi-
zatina ait bir sifattir. Allah’in zatina ait ilmi biitiin ve tam, kendinden
bagkalarina ait ilmi ise derecelidir. O, bilmek ve tamimak i¢in kendi
cevherinde yeterlidir. Dolaysiyle o, 'hem bilen, hem bilinen, hem de

_‘bllgldlr Bu bakimdan da o, tek b1r zat ve tek bir cevherdlr ' K :
O, ayni bu suretle haklmdlr de. Zira, hlkmet ak111n, e§ya.n.1n en
ustununu en istiin bilgi ile ve zatindan aklederek Dbilmesi demektul"

O,ayni suretle haktir da. Ciinkii, hak var olmaga uyar, hakikat
ta bazan varliga uyar. Varhgm en mikemmeli de haktan yapini
alan varlikur. Ilk varhk iki bakimdan haktir: varhg: en miikemmel
olmasi bakimindan ve mevcudu mevcut oldugu gibi bilmis bir ma’kul
 olmasi bakimindan. Onun hakikat:. hak olu§undan bagka degildir.

0O, ayni suretle’ “hay (diri)dir ve hayatm kendisidir de. Hay ve
‘hayat ta iki zata degil, tek bir zata isarettir. Onun hay olmasi demek
l'ustun ma’kulu iistiin akl ile akl etmesi veya {istiin ma’lumu fistiin ilm _
 ile bilmesi demektir. Birer bakimdan o, akildir, 4kildir, alimdir, ilimdir
“ve bunlarin hepsi bir tek anlam tagir. En son mukemmehyetme erigmig
- olan ve viicut ve kemalden, kendisinden sudur edenin kendisi araci ile
meydana gelmis olandan farksiz olmak derecesine ula§m1§ olan her mev-
' cuda hay denir. Bu agidan ilk olanin viicudu en iistiin ve miikemmel

58



‘viicud oldugundan bu ada, istiare yoluyla, hay denilen her seyden daha
layrktir. O, o derece miikemmeldir ki onun bu miikemmelligi bizi
dehgete diisiiriir, onu tam olarak tasavvur etmemizi onler. Biz onu eksik

.anhyorsak, bu eksiklik bizim akil kuvvetlerimizin zayifligindan, bizim
akil ettiklerimizin eksikliginden ve tasavvurlarimizin yetersizliginden-
dir, yoksa onun kendisinde bir eksiklik yoktur ve olamaz. Biz, madde-
den ne derece uzaklagirsak ilk mevcudu da o derece daha tam.olarak
tasavvur edebilirirz. Biz, ne derece fiil halinde akl olabilirsek bu ilk
mevcuda o -derece yaklagmus oluruz. Maddeden tamamen styrildi-

" gimizda da onu en miikemmel surette kavrayabiliriz®.

Onun bityiikliigii ve ululugu da zati ve cevheri iginde olup cevhe-
rinin gayelerinden ibarettir. O, zatinda biiyiik ve ulu olmakla beraber
giizellik, miikkemmellik ve kiymetin de son derecesindedir. Her varligin

giizelligi ve ziyneti de kendisinin en son miikemmelligine erigip kendi
“{istiin - varngina kavugmasindandir. hk olanin viicudu en istiin viicut
oldugundan onun giizelligi de ziyneti de parlakhig da en iistiin giizel-
liktir, en iistiin ziynettir, en dstiin parlakliktir. Biitiin bu séziinii etti-
gimiz geyler de onun kendi zatinda ve.cevherinde olan yani, kendi
viicuduna ve akl ettigi zatina ait §eylerd1r Ik olan, ziynet, zarafet

ve giizelligin en son derecesinde bulundugundan, o, kendi zatini’
- algilamada da alginin en son derecesindedir; onun kendi cevherini
bilmesi bilginin en iistiin derecesidir. Bizim algimuzla, bizim bildigimiz
seylerle, bizim kendi giizellifimizle onun algisi, onun bildigi seyler
ve onu giizelligi arasmda hlg bir nisbet yoktur veya yok hiikmiinde-
dir.” :

Ik mevcut, kendi zatmdan duydugu lezzet, seving ve gipta de-
recesinde kendi zatinin Agiki olur ve zatin o derece sever. Ancak, onda
sevenle sevilen, begenen ile begenilenn aynidir; ve o, ister sevilsin
ister sevilmesin, ilk sevgilidir®.

Lezzetlerin en istiinii de akil lezzetmdcn bagka deglldlr Bu se-
beplerdir ki insan, beden_e ait lezzetlerden akil lezzetlerine yiikselmek
zorundadir. Akil lezzetlerinin: en iistiinii de memnun edilmiy olan
“nefsin (aklin) Allah’ini, Rabbr’ni. bilmesidir”. -

Bu ilk seven (4gik) ve ilk sevilen (ma’suk) Allah’a da ancak,
duyular ve akil dlemlerini agan bir murakaba ile ulagilabilir. Daha
- agik bir deyigle, o, gegek, ask ile aranir. Bunu icin de her seyden 8nce
ruh temizligi sartuir. Ciinkii, asil varhik ruhtan bagka degildir ve ancak
Allah’tir ki saf ve temiz bir ruhtur. Bundan 6tiiriidiir ki hakk: gérenler,
ondan asla ayrilamazlar; meger ki aciz, donuk ve séniik kisiler ola®®

59



‘ 'Farabi’ye gore de iyi ve giizel ide’leri kadar da iyi ve giizel olan
bu Allah®, Eflatun’un Demiurgos’u gibi bir sani’ -ve Aristo’nun gai
hedefi olup sadece hareketi meydana getiren ilk hareket ettiricisi
*degildir. Bu-Allah, kainatin iistiinde ve Stesinde olan mutlak ve miiteal

(Transc endent) bir Allah’tr’®. Bu da zatiyle var olan, zatiyle bilen,
zatiyle bilinen cevherdir. Batin ve zahir olan bu varlik, kedisinden
bagka her varligimn, kendisinden zuhur etmesi bakimindan, evvel; ve her
‘varligm gergek gayesi olmast bakimindan da ‘ahar (son)dir™.

Plotin’den gelen feyz (émanatlon) nazariyesi ile Farabi’de
duyular 4lemi ma’kullar alemine, Allah ta, Yunan felsefesinin tersine,
“dogrudan dogruya olmayip bu ma’kullar dlemi ile biitiin kiinata bagl-

dir. Bu feyz ile, bir ile ¢ok, gokler ile ay alt1 4lemi arasinda ilgi kurul- -
mus®, Aristo’'nun ezeli maddesi Islamin hiir yaratiligi ile uyusmus

ve ‘'maddenin “ezeliligi, ohun, siirekli olarak Allah’tan sudur etmesi
olayma - baglanmistir®®.” Plotin’de “kokulu  bir maddeden kokunun
dagilmasina, sicagin atesten, sogugun kardan 1s1sn giinegten yayil-
masina ve nihayet dolu bir kabin tagmasina” benzetilen bu sudur®,
ancak, Farabi’de tam akli bir agiklamaya kavugmugtur. . Plotin’e gore
biitiin. Tanrisal sifatlar: ve yetkinlikleri kendinde toplayan ve saf bir
“cevher, tek ve mutlak varlik olan Bir, Yani Allah, biitiin varligin teme
lidir. Bu tek ‘ve mutlak varliktan, 6nce akil, sonra semavi ruhlar, daha
sonra insan ruhu ve en sonda da tabiat veya madde alemi glkar Ozii,
- birlik olan ve Bir’den c¢ikan bu 4lem, yine mutlak Bir’e doner®.
‘Farabi’ye gore de bu zorunlu varhk her tiirlii feyzin baslan-
g101d1r3"‘ Her sey ondan sudur eder. Bu sudurda bir kast da yoktur. -
‘Ama, bu sudur, kendiliginden de degildir, yani onun bu sudura bil-
gisi ve rizasi da yok degildir. Egyamin ondan suduru, onun, kendi
kendini diigiiniip bilmesinden ve varlikta hayrin da bagi bulunmasmn-
" dandir”. Onun bilgisi bildigi seyin varhgina sebeptir®. Esyay: diigiince
ile bilir ve bu bili, zamanda bir bilig degildir®. O, biitiin esyanin var-
hgma sebep oldugundan, esyadan yoklugu kaldirip ona ebedi varlik
verir®, yoksa, esya esasen yok iken ona yoktan varlik, vermis degildir.
Bu zorunlu varlik, ibda edicidir. Bir olan bu ilk ibda ediciden, once,
- bir ey cikar; o da ilk akildir. Fakat, bir olan bu ilk akilda gokluk ta
baglamg olur. Ciinki, ilk akil, zorunlu varliktan sudur etmis olmas:
bakimindan zorunlu, fakat, kendi varhg: bakimindan miimkiindir.
11k akil, hem ilk varhig: hem de kendi zatimi bilir: Ilk varliktan suduru
bakimindan kendisini zorunlu olarak bilmekle, ilk akil, diger bir akil
- dogurur; kendisini miimkiin bir varlik olarak bilmekle ve zatim
_ bilmemekle de diger bir nefs ve felek dogurur. Bu makanizma ile de

60



diger soyut akillar, feleklerin nefsleri ve felekler meydana gelir. Akillar, -
hem diigiiniicii varhiklar hem de felklerin hareket ettiricileridirler. '
En sonda, yani onuncu derecede de Fa’al akil meydana gelir. - -~ "
Farabi, bu fa’al akil ile fizigine girer. Fa’al aklin feleklerin akil-
lan ve nefsleri ile ig birliginden ay alt1 aleminde, nebatlarin, hayvan-
larn Ve incanlarin nefsleri, suretleri ve ‘akillari-meydana gelir. Fa’al .

~ akil ve feleklerin ig birligi ile de ilk madde, dolayzsiyle, doguglar ve yok

oluglar 4lemi meydana gelir*’. Madde, ay alt1 slemini meydana getiren
dort elemanin ortak esasidir?. Ay alt1 alemi, feleklere nazaran, onlarin
bir gdlgesi gibi olup bu alemdeki birlegmeleri ve ayrilmalan feleklerin
hareketleri diizenler®. Feleklerin aldig1 gesitli durumlar da elemanlarin

* degisikligine sebep olur ve bu degisiklikler de cisimleri meydana geti-

rir®,

Farabi’ye vg('jr'c sudur sirasi §6y1edif:
1- Allah - SRR . EE A
o- Ik akil (“ikinci viicud”, ve sirasiyle sekiz felegin akl) : ,
~ 3- Fa’al akil (“Kutsal- ruh”, ulvi alemlé siifli 4lemi birbirine
baglar) ‘ ‘ : L
4- Nefs
5- Suret’
6- Madde . _ ‘
ik g mertebe ay isti éleminde_ol'up bunlar cisim dégildirler
ve cisim olamazlar. Son ii¢ mertebe de ay alti dleminde olup bunlar
cisim degildirler, fakat, cisim olabilirler ve cisimlere boliinebilirler.

: Mén§’leri aklm ‘hayali olan cisimler de élt1'ge§ittir4:
1- Semavi cisimler - Rt ’ '
2- Insanlar.
3- Hayvanlar 'v :
‘4~ Nebatlar
' 5- Ma’denler .
“6- Dort e:leman"f5 L e ‘ v
Yukanida da isaret edildigi. gibi ay alt1 élemi,b a_.)} iistii 4leminin
etkisi altindadir. Fakat, feleklerin ay alt1 dlemine bu etkisi, Farabi’'de,
hi¢ bir suretle bir astrolojik kadere baglanamaz*. Gergi, Farabi de’
Yeni-Eflatunculugun ve Stoaciigin etkisi altinda ilk prensiplerin’

_'akli oldugunu¥, yildizlerin maksatlarinin. ilk .prensibc'vbenzeyip :



miikemmellegmekten ibaret bulundugunu®,- yildizlarin bazi- seyler
- tahayyiil ettigini ve bu tahayyiil ile baz1 seyler meydana geldigini®
séylerse de, yine onun sbézlerine gore, astrolojik bir kadere inanmagi
akil ve. tecriibe red eder. Zira, gelecege ait olaylar, hep, miimkiin

: dlaylarchr Dolaysiyle, asla kategorik (hamli) bir mantiki kiyaslama-

min degil, ancak, hipotetik (sarti) bir kiyaslamanin konusu olablhrler ‘
ki bunlardan da zorunlu sonuglar gikarilamaz®. o

Farabi, . astronomik ' degisikliklerle 1nsan1ar araSmdaki anlag-
mazliklarda bir iligki gérmesine ragmen, gelecegin kesf edilebilecegi
inancimn sosyal bakimdan da zararh oldugunu, ¢iinkii, olaylarin
onceden bilinmemezliklerinin diigiincenin geligmesi i¢in pek faydalr -

bulundugun'u ve bilmemezligin korku ve iimidi besledigini, bu iki

seyin ise insan topluluklarim a.yakta tutan kanun ve dlmn dayanaklan
© sayildigin ileri siirer’. . . -
Iste, bu diisiinceler sonucu, Farab 'nin tablatl, kozmosu' ne Efla-
tun’un 4lem ruhuna ne Aris’to’mn yumusak giizellik ve aligkanhk ka-
nunlarina ne de “Tumel kudret”ln keyfl 1radesme baglidar.

(Fizik)

Felekler nazarlycsml aklllar nazarlyesme, bunu da mctaflzlgl-
 ne dayandiran Farabi’nin fizigi ve psikolojisi de metafizifine bagh-
dir. Farabi, Arlsto’dakl ilk hareket ettirici’ fikri ile Allah’1 ve meta-
fizik akillar nazariyesi ile insani akil nazariyesini de birbirine baglar®.
“Farabi, Fisagorcu ve Demokrit¢i tabiat goriiglerini elegtirerek ‘
atom ve hald (bashk) nazariyelerini red eder’; buna karsilik Aristo’-
nun madde ve suret nazariyesini ileri siirer. Ona gore her olus, her
obje, bu ikisinin birlesmesiyle meydana gelir®. Madde, biitiin nitelik
degismelerine ragmen siireklidir ve maddeden ayr1 bir mekan yok-
" tur. : v . e '
.~ Farabf’ye gore tabiatta determinizm hakimdir ve bu fizik deter-
minizm, yukarida da igaret ettlglmlz gibi, metafizik dctermlmzmeﬂ
’baghd1r ve onun sonucudur’.

- Farabi, Al‘lStO nun sandigi Esolocya kltabma dayanarak kai-
natin bir baslangici bulundugunu ve bir sonucu olacagim ileri siirer -
ve Yeni-Effatuncu bir tarzda da kainatin esastm Bir, akil ve ruhtan
ibaret gbriir®. Ona goére de biitiin varliklar ilahi varliktan dogar ve
her sey, bu ildhi varliktan zorunlu olarak ¢ikar. Bu ilahi kaynak ayni
zamanda hem ilk a§1k hcm de 11k ma §uktur :

62



Farabi, Plotin’deki akil ve ruhu Messailigin akil ve ruhu ile
birlestirirse de Yeni-Eflatuncularin, felegi, ruhi ve ma’nevi bir varlik
saymalarna kargihk, onda 4lemin yapisi maddidic (heyuld) ve bu
alemde her cisim hareket mebdeini kendi iginde tagir. Bu goriigle de
0, Arito ve Eflatun’u birlegtirmig olmaktadir’.

* Madde alemi, kozmos, zorunlulugunu Allah’tan aldifindan o da
Allah gibi zorunludur. Allah, varliklarm ilk sebebidir; biitiin varhklar
onun zatimdan sudur etmiglerdir®. Ulihiyette bu zorunlu varhiu ma-
hiyeti hiiviyetinin aynidir; ancak, yaratihg aleminde birbirinden ayri-
dir®. Baigka bir deyisle, zorunlu varlikta zat ve viicut birbirinin ayni,

fakat, yaratihg ileminde, yani miimkiinler &4leminde viicut zata
sonradan katilmigtir. Farabi yaratiligtan soz ederken soyle der:

“fIk dnce yarat11m1§ olan alemi diiglinmen ve onda bir takim
san’at emmareleri gormen gerek. Fakat, daha sonra da bu alemden
yiiz gevirip, sirf viicut Alemini diiglinmen ve bu viicudun kendiliginden
var olan bir viicut olmas: gerekti§ini ve bu zorunlu viicuda nasil
gelip dayanlldlglm bilmem gerek. Dolayisiyle, yaratilmig alemi dikkata
alirsan yukariya yitkselmis (suud) olursun; sirf viicut &lemini dikkata -
alirsan agagiya inmis (niiz(il) olursun. Inis ile bilirsin ki bu, o degildir;
yiikselig ile bilirsin ki bu, odur, -Onun hak oldugunu kavramalarina
- kadar varhgumzin igaretlerini onlara hem dig 4lemde hem de onlarin

nefslerinde gosterecegiz, her seye sahit olan Rabbin sana yetmezmi?-""*"
Farabi’de yaradan ve yaradilan, birbirine karg1 ve bir bakima, hak ve
batil gibidir, ve once hak bilinirse batl da bilinir, fakat, 6nce batil’
bilinirse hak bilinemez'".
Farabi’ye gore du§unce 1le varlik ayni seydir;'* onlar, ayni
kanunlara baghdirlar. Sebeple sonug, birlikte bulunmak zorundadir.
" Ciinkii, gercek sebeb, ancak, eserle birlikte bulunan sebeptir®™.
Gergek sebep olan bu zorunlu varhk ta gayedir ve dolayssiyle
de her varlik, ona ulagmak zorundadir'*. Her gaye de iyilik oldugundan,
- Allah, mutlak iyiliktir'®. Bu ilk prensip, kendi zatim bildiginden biitiin
fiillerinde kudretlidir, iradelidir, hakimdir ve miikemmeldir. Eksiklik
ve kusur, ancak, tabii seylerde bulunur. Giinkii, bu seylerin dayanag
olan madde, tam diizeni alma yetisinde degildir’. Zira, madde, dai-
ma gekilden sekle geger ve bu gegl§lerde fa’al akildan aldig: suretler,
‘yani sebeplerle belirlenir. ‘
Yukanda da aglklandlgl gibi F arabi’nin tabiat goriigii bir de-
terminizmdir. Ona gore bazi olaylar belirsiz ve sebepsiz gibi gortiniir-
~se de bu, sirf bir ‘goriiniigten ibarettir; gergekten, onlarin mutlaka,

63



bizim bilmedigimiz, sebepleri vardir'’. Biz sebeplerini bilmedigimiz
‘seylere tesadiif adim veririz ve sebep bulununcaya kadar bu tesadiifiin
varligini kabul ederiz'®. '

(Psikoloji)

. Farabi’nin psikolojisi de, fizigi gibi, metafizigine baghdr"
ve dolaysiyle psikolojisinde de, her ne kadar mistik bir agidan hare-
ket ederce de, metafizik determinizmi sonucu olarak deterministtir.

- Farabi, ruh kuvvetlerini ve gérevlerini bedenden ayn tutmaz,

" dolaysiyle de psikolojiden fizyolojiye ve tibba geger. Farabi’nin
" nefs ile beden. hakkindaki goriigleri metafizigi ile psikolojisi arasindaki
simir1 da gosterir. Ciinkii, ona gére her bir nefs, aslinda, fiil halinde
. mitkemmellesmege muhtagtir ve az ¢ok miikemmellesebilirler de.
* Gergi, nefs, bedende degildir, fakat, kullandig1 kuvvetler bedendedir ve .
‘nefs ile kuvvetleri birbirinden ayrilmaz. Kisaca, nefs kuvvetleri, nefs
" ile beden arasinda ortaktirlar ve hepsi pratik kuvveden dogarlar’.

“Farabf’ye gore bedenin varliglmn kemalini ruh, ruhun varlig-
nin kemalini de akil saglar’. Ruh, emir 4lemindendir®, suretten mey-
dana gelmemistir. Ruh, bedenle meydana gelir ve. bedenden sonra
‘devam eder, bedenden bedene gegmez’. Fertlere ait ruhlardan degil,
" ancak, bir insanlik ruhundan séz edilebilir®. :

Farabi’ye goére akil, kuvve halinde bir nefstir veya nefsin bir °

- parcasidir - veya nefsten bir kuvvedir veya zat1 ile biitiin varhgin ma-
“hiyetlerini ve suretlerini maddelerinden aywrip kendisi igin bir su-
ret yapan seydir ve bu zatta olan suretler de ma’kuller (kavranilirlar)

dir’. Bagka bir deyigle, emmare nefs®, levvame nefs® araciyle oldiiriiliir

ve akil, muhayyelenin baskisindan kurtarilip saf hale getirilir; bu’
suretle de ma’kuller akilda akseder. Bu aks edis Allah tarafindandir

've ruhun temizligi derecesiyle orantibdir. Giinkii, ruh, insan tabiati-
‘min aynasi, nizari akil da onun cilas: gibidir'®. Bu goriigii ile Farabi

'bﬂgl nazariyesine tasavvuftan gecer. Farabi, bilgi nazariyesinde de

Aristo’dan faydalanmakta tekamiilcii ve amprist bir pmkolop mey-
dana getirmektedir. -

" Akln iradesi altinda giizeli ve faydallyl segmek ruhun en ust

‘ derece51 ni tegkil eder”. Alg: da ige ait veya diga ait melekelerle olur.
_Fakat, insan, gercek hilgiyi kendi kafasinin gayretiyle elde edemez,
_“bu bilgi ona istten, yukaridan bir yerden gelebilir”. Insanm hi¢ bir
§eyin gercegini algilayamayiginin sebebi, onun, bilgisinin baglangi-

64



“cmun duyular olusudur. Akil aracxyle de o, birbirine. benzeyenlen ve
birbirinden ayrilanlar: seger. Bu sirada da akil, esyanin baz1 6z Aik- -
lerini ve eksikliklerini algilar. Boylehkle de mutlak bﬂglyl ve mutlak
olmayan b11g1y1 ayirmaga varir' : o

. Ruh veya nefs kuvvetleri tigtiir:

“1- Beslenme kuvveti
2- Terbiye kuvveti ‘
3- Meydana getirme kuvveti'®

Ruh kuvvetleri agagidan yukariya dogru b1rb1rler1nc nazaran
madde ve suret gibidirler. Hayvani ve insani nefslerin gelismesiyle -
meydana gelen ve en iistte ve yiiksekte olan diigiince melekesi maddi
olmayip biitiin suretlerin suretidir'®. Hayvani nefsler soyut olmadik-
larindan zatlarim diigiinemezler, ciinkii, ancak, maddeden soyut
olan bir gey ma’kul olabilir. Insamn asil mahiyeti. de nefs alcnnnden'

" aldigr akildir”. : X

Farabi’ye gore ruh, kendi mahiyeti geregi, arzuya maliktir.
algilama dolayssiyle bir de iradesi vardur. Iste, bu iradenin teemmiile
dayandigim bildigi vakit, insan, hiir iradeye sahip sayilabilir'. Qunku,
saf fikir hiirliik ister. Saf diigiince sonucunda hasil olan hiiriyet, ayni
zamanda zorunludur ve en sonda, ancak, Allah’in akli mahiyeti-ile
belirlenebilir. Farabt’ye gore bir insan agik ve secik diigiinir, fakat,
~ iradeden yoksun olursa o insan koledir. Bir insan, hem acik ve segik

bir diisiinceden hem de iradeden yoksunsa o insan hayvan insandur.
Bir insan hem agik ve segik bir diisiinceye hem de diglindigiind
meydana getirmek icin irade kuvvetine sahipse iste, ancak, o insan '
gergektén hiir insandir'®. Fakat, bu gergekten hiirlik te, tam olarak,
aklin, maddenin baglarindan kurtuldugu ruhlar aleminde gergekle-
~ gebilir. Giinki, objeler dleminde madde daima ruha karst koydugundan P
bu dlemde insanin hiiriyyet ve hikimiyeti tam olamaz. ‘ o

.+ - Farabfi’ye gorc insanlar bir bakimdan 1radc1er1nde hﬁrdiirler, 4
fakat, bir bakimdan da hiir degildirler. Ciinkii, her fiil, kendinden

onceki fiiller tarafindan belirlenir ve bu da en sonda (Kader)e daya- .

‘mur®. Farabi’de Insan hunyyeu 1le p51kolo_]1k bir deternumzm yan .
_yanadlr : v o

Insan ruhu, kendi tistiindeki ruha yoneldigi zaman 1y1ye yonel- '
m1§ olur. lyiye yonelmek te mutluluk demektir. Iylye, sxrf 1y1 oldugu' ‘
1g1n yonelmek te en buyuk mutluluktur21 ' :

65



En sonda 1y1 ve fena hakkmda hukum veren ve dolay1s1y1e ira- -
_{' dey1 harekete “getirerek - ilim - ve ‘san’ ‘atr meydana getiren insan z1hn1,‘
_ﬁ.‘kcndmden yukarlya, 11ah .aleme dort derece ile yikselir: L ‘
» 1-. Kuvve’ halmdc ak11 (Istl’dat hahnde ak11d1r Burada henuz )
"i 'suretlenr maddeden ayr11mam1§t1r) Lo i
e Fiil halmde ak11 (Burada surctler maddeden ayrllmlg, isti dat o
: meydana glknu§t1r) gl o
g Mustefad ak11 (Burada akll s1rf ma’kullerl kavrayacak hale’
- gelm1§11r) e ‘
4 Fa? al akll (Bu akll msam ak11 1le 1lah1 akll arasmda kop-
’ rudur, 21ra tumellen kavratir. )22 e :

V(eya. daha klsa olarak §oy1e d1yeb1l1r1z 1k1 akll derece51 var-'*_j
o 1- Pratlk ak11 (Insanlarm 1§ler1nde kullandlklan ak11) L
S 2- Teorlk ak11 (Ilme a1f ak11 olup yukar1dak1 dort akll derece-‘_ o

 Aristo'da 1k1 ak.ll derecc:51 vard1 aktlf akll‘ve pas1f akll24 Hms-
) tlyan ve Islam Orta ¢aginda, ozellikle, -akil 1nce1eme1er1 uzermde .
“ilk' duran Aphredlslas’h Alexandre, Aristo’nun ikili akil derecesini
iige ‘¢rkarmugtir®®.  Daha sonra, El- Kindi, akil' derecelerini - dorde26
cikarmug, - fakat, bu yoldaki agiklamalar ortiili kalmigtir. Farabi’de
~de akil dereceleri yukarida goruldugu gibi dorttur ve bu deleceler
_’-’aglk ve secik olarak behrt11ml§t1r27 G e A
 Farabi, insan akl ile fa’al akly’ b1rb1r1ne baglayan ve Peygam-‘ .
. berlerm vahy’i ile ‘de ilgili olan bir kutsi kuvveden de soz eder®.
- Bu suretle de psikolojiden metafizige, oradan da din felsefesine geger.
- Insanm ‘gayesi, fa’al akil ile sitki bir baglantl kurmak’ vé* dolayls1yle g
~kendisiyle fa’al akil arasindaki perdeleri ka1d1rmakt1r Perdelerm‘
_"kalkmas1 sonunda da kendlsme vahy bahsedilir. : a
S Slmd.l Aristo’ya’ gére Allah,’ akuf tiimel. ak11d1r da.29 Bu akll' :
L bir bakima, ilk ma’kul da. oldugu i igin diger akillarin ma’kulluklar: da
. buna * dayamr®. Fakat Farabi’ye gore tiimel akil” Allah deglldlr '
-0, ancak, Allah’tan’ ilk glkan §eyd1r31 Dolayisiyle 1 noksandlr ve sadece-
’-lf;sm1rh suretler meydana ‘getirebilir.  Halbuki - Allah,  noksansizdir. )
" Bu sebeple de'esyaya varlik ve kemalini ancak o verir. Iste, bu seeple,
"-Allah’m akilla kavranamayacak b1r prensip olmasi gerekir. Insan akl
~le kavramlamaz olan bu Allah’a, ancak, ilahi bir agk ile, biiyiik bir
vecd ile ulagilabilir®, Farabi’nin igaret ettigi bu yol ise tacavvuf yolu-

66,



, ybludur. ‘Metafizik ile tasavvufa ulagamayan Farabi, ona, psikoloji
ile varabilmiy ve Islam felsefesinde tasavvufa ilk yer veren filozof
ta o olmugtur. Fakat, igaret ettigimiz gibi, onda tasavvuf bir sistem

 degildir.

- Farabf’ye ‘gore s'ifa‘tlar_iyle meydana ; gtkmamis olan Allah’s,
yani ahadiyeti, tasavvuf diliyle, gayb alemini kavramak imkénsizdar.
0, durmaksizin igten disa ¢tkmaktadir, fakat, zuhurunun siddetinden
dolay1 bize gore yine igte kalir ve biz onu duyumlarimzla kavraya-
mayiz®. [ o :
iki alem varidr: emir alemi vé halk 4lemi. Emir dlemi, sebepsiz
olarak var olan soyutlar alemidir, sonsuz olan alemdir. Halk alemi ise
'bir'sebeplc var olan duyulara ait alemdir, sonlu olan alemdir. Bu iki
alem, birbirlerine girerler. Insamn ruhu, emir sleminden; bedeni de
halk alemindendir®. Kainat, biiyiik insan; insan ise kiigiik bir kiinat-
tir®, Fakat, biitiin bu digiincelere ragmen Farabi’de tasavvuf sadece
siibjektif bir haldir*®, o
~ Farabi tasavvufunun bu pek kisa tanirundan sonra tekrar psikolo-
jisine dénelim ve onun, psikolojisinde de determinist oldugunu tekrar-
layahm. Ciinkii, fizigi gibi psikolojisi de metafizigine baglanmakta
ve gerek insan gerek tabiat, zorunluklarim, Allah denen varligin zo-
runlugundan almig olmaktadirlar. Farabf'ye gore insan, kendisini,
istedigini iglemekte hiir sayamaz. Ciinkd, ister insamn kendisinde
tabiati bakimindan var kabul edilsin ister sonradan meydana cikrmg
kabul edilsin, bu hiirliigiin, bu ciiz’t insan iradesinin bir sebebi olmasi
gerekir ve sebeplerin sebebi de Allah’tir. Bagka bir deyisle, insan ira-
desini belirleyen bir sebebin varhgmin ve her iradeye ait bir isin, varhk-
larin zorunluluklarma dayanan bir sebepler diizenine baglanmast
gereklidir. Dolayssiyle, hayra ve gerre ait ne varsa hepsi de ezell irade-
den gelen sebeplere dayanmaktadir®. '

Re (Peygamberlil; Nazariyesi)

» Farabf’nin niibiivvet nazariyesi, onun ahlék, siyaset ve sosyolo-
ji felsefesidir'. Ahlak, siyaset ve sosyoloji hakkinda Farabi'nin agik-
lamalarim agagida verecegiz. Burada din hakkindaki fikirlerine kisa-
ca igaret edelim. o 3 .

Din, terbiye bakimindan insanlar igin zorunludur. Dinde ve dinf
deyimde daima sembolik bir eleman vardir. Peygamberlerin gorevi de-
ma’kullere ait gergekleri, cahillere sembollere anlatmaktir.

67



Peygamberlik, sonradan kazamlan nefse ait bir hassadi? ve
Peygamberlik hayal giiciine dayanir. Filozofluk ise akil giiciine bagh,
yani saf akilla kazanilan ve dolaysiyle Allah’a istirak edilen bilgiye
aittir. Bu sebeple de temaga, aksiyondan iistiindiir’. Peygamberlik,
pratlkte filozofluk ta teorlde iistindiir. Fakat, kemal, bu ikisinin
blrlegmesmdedlr :

(Ahlik)
Farabt de Aristo gibi ahlak nazariyesini zihin ve akil kuvvetine

~ dayandirir. Ona gore de bilgi, ahléktan tistiiniidir'.
Farabi’ye gore zorunlu varlik, zidd1 olmayan varhiktir, sief iyi
“ve suf kemaldir ve biitiin varliklar ondan gkarlar®. :
- Pratik hayatta da insan icin iki tiirlii iyilik varldlr bagkalarma
- iyilik ve kendine iyilik. Mutluluk, kendine 1y111k]e gergeklegir’. '

Kétii ruhlar, élimden sonra da azap cekerek ceza gorecekler
veya yok olup gideceklerdir®. Iyi ruhlar ise insanlik fikri iginde devam

" edeceklerdir®. Su halde, ahliki fiillerin hiir ve se¢ilmig olmalar: gerek-

kir. Insan, hirliigii ile bilgisi iizerinde etkide bulunabilir. Kétiiliik,
bllgls1zhkten de gelebilir, irade ve karara da dayanabilir®. Fakat,
Farabi, diger taraftan, insanin, iglerinde ve hareketlermde hiir ol-

"Vmadlglna da isaret eder’.

- _Ebedi mutluluk ta ancak bu diinyada mevcuttur. Insan, bu -
. dunyadak1 hayatinda bilgi ile ulvi &leme yiikselirse bu hayatla
“&hiret hayatinin ayni oldugunu goriir. Giinkii, Allah her yerdedir ve

E o, b1r119r1 1le b1r biitiindiir®.

(Sosyolo ji ve Siyaset)

Cemlyet her seyden once, bir organizmdir. Fakat, suurlu ve hiir
fcrtlerden meydana gelmis olmakla da organizmden ayrilir'.

: £ Slyasete gelince, Farabi siyaset alaninda Eflatun’un devlet go-
“.riigliniiAristo’nunkinden  istiin ‘tutmug ve ona dayanmugtr. Zira,

: _Eflatun’un devlet goriigli, insanlar1 iistiin bir hayra goturdugunden
'Islam goru§une yaklagmaktadir.

o F arabf’ P’ye gore biitiin insanlar 1<;1n tek bir devlet olmah ve bu
f 'devlcttc insanlan ‘akilli ve faziletli kimseler idare etmelidir. Giinkii,
.. gergek devletin gayesi vatandaglarim bilgi bakimindan yiikseltmektir

68



ve g.unku 1nsan1ar1n hirette alacaklari mevkiler ve er1§ecekler1 mut-
luluklar da bilgi derecelerine gdre olacaktir®. = - . e
_ Bu noktada Farabi’nin duasina da dokunmak yermde olacaktlr o
O, Tannisina gdyle yalvarmaktadir: S o
“Sen Oyle bir Tannsin ki senden ba§ka asla tapacak yoktur
Ey esyamn illeti! Yerin, gogiin nuru! Bana Fa’al akildan bir feyz -
ihsan et; ikram ve in’am, lutuf ve 1hsan sahibi olan zat-1 ecell ve
2’la! Nefsimi hikmet nurlariyle paklagtir. Ihsan. ett1g1n ni mete kargl_ftr:
bana siikiir itham et; bana hakki hak olarak goster, hakka. boyun
egme yolunu-bana ilham et. Bana baul da batil gdster, onu duymami .
ve ’tikad etmerm bana haram kal. Neféum heyula tlynetmden pakla L
Ilk illet sensin. ~ ; T i
Tanrim; Ulvi yarat1k1arm, gok c1sunler1n1n, gok ruhlarlm o
Rabbi! Bana hidayet ihsan et, 1ymamm1 takva ile perginle, diinya mu-'
habbetini nefsime igreng goster, hikmeti de nefsimin 1lah1 alemlerc‘ )
ulagmasma ve semavi ruhlarla birleymesine sebep kil.. g
Tanrim! Serif olan. Rub’ul-Kuds ile nefsimi ant, en’ yuksek
hikmeti de aklimda, msnumde yer et. Meleklerl tablat alermnc bcdcly;:’ﬁ
bana yoldas et. :
Tanrim! Zatim, yok olucu §ehvet1ere kar§1 hak1m k11 Nefslrm":*
-beka bulucu olan nefsler menzillerine kavu§tur Bem yuksek cennet-r :
lerde gerefli, bahali olan cavherlerden eyle. - I e T
Tanrim! Ey biitiin §ey1er1n Rabbi, fcyzmlc bem dort tabxatm' &
esaretinden kurtar, tabiatin kirlerinden ve diger unsurlardan unsuru-,‘,j:;
mu arit, sen her seyi kavrarsin...”. Bk. (Ismail Hakk: Tzmirli, Tki Tirk
Filozofu, (Ibn Ebi Usaybia’dan naklen), Darulfunun Edeblyat‘"
Fakultcs1 Mecmua51, cilt. 4 sayl 55 Istanbul 1926) REGha

(Sonug)

- Butun bu du§uncelerde goruluyor kl Farabi Eflatun’dakl alem; :

ruhuna ve Aristo’daki mekanik yumugak gozellik ve aligkanlik kanun- -

larma kargilik, gerek kainatin idaresi gerekse insanin iradesi igin bir :
determinizm kabul etmekte ve bu determinizmi- de’ metaf1z1k b1r
determinizme baglamakta ve ondan glkarmaktadn' et
Aristo’da Allah, belirli ve gerekli hedeflere gore- mekamk ola-f'

rak etkide bulunur. Fakat, Farabi’de Allah, suurlu olarak - etkide
" bulunur ve tiimellere, yani a.Iemlenn ka.nunlanna a.1t ola.n b1lgls1 dc i
determlmzmm kend151d.1r ’ SRR Sl




F ar ab1 n1n, astrologlarm flklrlerme katllmadlguu ve’ onlar

:aleyhme “bir de risale yazdigim ‘biliyoruz’.. Ona gére baz1 olaylarin 3

. belirsiz -goriinmesi, sadece, ' bir: goriiniigten ibarettir ve gergektc

‘:‘;_._T.onlarln da blhnmeyen sebcplen Vardlr o

“Bir baklma, Farab?’ P’nin detcrnumznn, bu'l astronomlk ve ngerl S

‘,g';‘metaﬁmk olmak iizre 1k1 esas iizerine kurulmugtur2

- Once, ‘maddenin, - deg1§eb11m651 igin ° feleklerin hareketleri sa-

"i-'.y651nde suretleri kabul “edebilecek. bir yetkiye hazulanm1§ olmast -~

- gerektir.” Béyle haZIrlannu§ madde de fa’al’ aklin etkisiyle suretini-
_alir. Su halde, hazirlanma ve kabul etmeden ibaret olan bu iki esas-

“e tan’ hazulanma, ‘bir taraftan-da bir gesit astronomik fatalizme yol -

'agmaktadlr ‘Giinkii, feleklerin hareketi ile meydana gelecek olan bu
i\--_yv1§te ‘insanin* hlg bir ka.r1§ma51 olamaz. Fakat, diger taraftan, biitiin
- fiziksel deg1§meler1n bagina sebep olarak fa’al akil bir suretler verici®

..-olarak konmakla biitiin sebepler yine bir tek sebebe baglanmig ol- -
' -makta, bu da ilmf bir determinizme uymamaktadlr ‘Fakat, her felegin . =
" hareketi bir akil ile: meydana geldigi kabul ‘edilince ortaya bir spri-
- titaljst dinamizm nazariyesi - ¢ikmaktadir. Bitiin - bunlara ragmen

o Farabl, tabiat olaylarimin degismez ve yamlmaz bir diizen iginde akip
o glttlglne ‘ve bu olaylarin da kiinatin degigmez genel- kanunlarina ve
harmomsme bagh olduguna 1nand1g1ndan ondaki haklm goru§,_'

: y1ne de “determinizmdir.’

Ba§]ka bir dey1§lc, Farab1, insan hurlyyetml kabul etmek ve

" onw her yerde tekrarlamakla beraber biitiin sebeplen, en sonda, sebep-
lerin’ sebebine, biitiin hayri ve serri de* kaza ve kadere® ve onlarin
- sonucunu da ezeliiradeden gelen sebeplere dayandlrmaktadlr Sebepler,
‘,_bv'kamat diizeninden; diizen, ' bir. karadan; karar, bir hiikiimden -
o gehr ve hiikiim de b1r emr ile tecelli eder. Dolay151yle, diinyada her
- gey kararlagmis ve emr ile meydana gelmigtir. Iste bu goriig, Yeni- -
. Eflatunculukla ve determinizmle ilgili ‘olmakla: bereber Farabi’de
" detetminizm kesin degildir. Ciinkii, yukarida da dedigimiz gibi, o,

; insanmin hiiriyyet ve Jhtiyarimi hig bir zaman inkar etmemig. ve ast- .

rolojiyi' red etmekle beraber alemin tek b1r kaynaktan aktifm ve -
- durmadan dcg1§t1g1m kabul etmekle de astronomiye de ulagamamgtir.
- Bu sebeple onun kaderci veya cebirci olup olmadig1 hususunda gok

" tartigmalar yapﬂma§t1r ¢ Fakat, Farabi igin verilebilecek en uygun | o

- agidan, benimsedigidir. Farabi, hem insanin- hem de Allah'm
iradesini kabul etmekte ve bu iki goriisii catigirmamaktadir. Giinkii,

hiikiim, onun, tek bir goriige saplanmayrp her iki cortigii de, birer

0



“ona gore insan irade sahibidir, yaptig1 isleri ve hareketleri iradesiyle
yapar ve kendisi bu iradesinde hiirdiir; ancak, gesitli manevi hallerin
etkisi altinda olmakla da gergekte, jiradesinde zorunluluk vardir.
Veya goyle diyelim, gerci insanin hiiriyyet ve iradesi insana aittir, fakat,
alemde her sey belirli bir sebeple ve 6lcii dairesinde meydana gelir
ve bu sebeplerle blgii, en sonda, sebeplerin sebebi olan Allah’a ve
onun olgiisiine dayanir. islamda- orta cebirciler sayilan Eg’arilerin’
goriigleriyle mutasavviflarin® ‘bu . yoldaki gorugleri de Farabi’nin
goriigiine uygundur. ' s : ’ :

Farabi ve felsefesi icin ayrica bk:. '
Adnan Adivar, Farabi Istanbul 1947.
Bedi’Sehsuvaroglu,  Farabi, istanbul, 1950.

Mehmet Ali Ayni, Muallim-i Sdni Farabf, Istanbul, 1932,
Von Aster, Felsefe Tarihinde Tiirkler, Istanbul, 1937..

B. Carra De Vauk, Les Penseurs de L’Islém, Paris, 1921-26.
Emile Bréhier, La Philosophie du Moyen Age, Paris,1949.

'De Lacy O’Leary, Arabic Thought and Iis Place In History, London,
- 1954 B ST o '
G. Quadri, La Philosophie Arab Dans L’ Europe M édievale, Paris, 1960. -
Henri Corbin, Histoire de la Philosophie Islamique, Gallimarrd, 1964.
fbrahim Madkour, La Place d’Alfarabi dans "I’ Ecole Philosophique.

‘Musulmdne, Paris, 1934. =~ - < .o P
Muhsin Mahdi, Alfarfbi’s Philosophy of Plato and Aristotle; New York,
1962. R R L
M.M. Shrif, A History of Muslim Philosophy, Wiesbaden, 1963.
Robert Hammond, The Philosophy Alfarfbi And Its Influence On Me-
dieval Thought, New York, 1947. : :

- Ahmed Fuad al-Ahwani, Fi Alem al-Falsafa, Musir, 1948.

: .Abd_t_:lhal_im_Mahmud,._ Al-Tafkir al-Falsafi fl-Islim, Kahire 1955.
Abbas Mahmud, Al-Farabi, Musir. 1944. = . :
Cemil Saliba, Min Efldtun ild Ibn Sind, Dimagk, 1933.

Cozef al-Hagim, Al-Farabt, Beyrut, 1960. .~~~ = = .

‘Hanna al-Fiburi ve Halil al-Carr, Tarik al-Falsofa al-Arabiyye,

‘Beyrut, 1963: ' S

Kemal al-Yazici ve Antuvan Gattas Kerem, Plém al-Falsafa

al-Arabiype, Beyrut, 1957. R »

" Muhammed Lutfi Cum’a, Tarik Felasifa al-Islim fi'l-Magrik va’l-

Magmb Misir, 1927. ‘ S

Mustafa Abdurrazik, Tamhid li Tarik al-Falsafa al-Islémiyye, Kahire,

1944- R f ’ '

N



Omar Ferruh; Tarik al-Arabi, Beyrut, 1962,
Omar Ferruh, Al-Farabiyan, Beyrut, - 1950.

T.J. De Boer, (arap ev.) Abu Reyde, Tarih al-Falsafa fi’l-Islim, Msr,
o Tog8 o o -
_ " Farabi’nin Etkisi:

7w A-fgte Etkisi:
- Farab#nin Islamda -etkisi pek cesitlidir. Mesela, kelimcilar- -
- dan Fahreddin Razi, onun determinist irade nazariyesinden; Gazali,
. psikolojik simflamasindan; Nasir Tusi ve diger ahlakcilar, ahlaki
o gortiglerinden; ilim felsefecileri, mantigindan; Ibn sina, rasvonaliz- .
- minden; Ibn . Bacce, fa’al akil nazariyesinden; Israki Sehabeddin
- Stirreverdi, ve mutasavvif Ibn Arabi de onun psikolojisi ve metafizi-
- ginden etkilenmiglerdir. - R I ‘
- " Farabi’nin, tasavvuf felsefesinde Ibn Arabf'ye etkisi 6zel bir
‘"'6nem tagir. Onun (Fusus)u Ibn'Arabi’nin vahdet-i viicud felsefesini
“deyimleyen (Fusus)unun temelidir. Farabi’nin din sembolizminin
".etkisi: de Bedreddin 'simavi’nin (Varidat)inda agik¢a goriilmektedir.
... .B-Digta Etkisi: B , o
. On ikinci ve 6zellikle on tgtincii yiiz yillarda Garpta Islam
*. -ilim eserleri, 6zellikle Afrikah Constantin, Abelard, Domink Gundis-
““salvi, Johannes Hispanus gibi zatlar tarafindan latinceye cevrilmig -
* ve bu devirde kurulan Universiteler ile yayilarak, basta Farabi olmak
© lizre, Ibn Sina, Gazali gibi Islam filozoflar Avrupada tammmgtir.
.7 Gundissalvi’nin (De Divisione Philosphica) adli eseriyle Fara-
- bP’nin fizik, matematik ve metafizife dayanan ilimler simflamasi

: ve ‘agiklamas, ‘Garpta, Orta Cagin geleneksel yedi bilgisinin yerini

calmgtr, S :
"~ Yine, bu terciimeler yoluyla Garp Orta Gagmn en biiyiik filozof-
- larindan St. Thomas bile Farabi’nin Allah’a ait delillerinden, akillar

"'+ nazariyesinden, psikolojik siniflamasindan ve terminolojisinden etki-

" lenmigtir', St. Thomas’mn (Summum Theelogicum) adl: eserindeki
- bir gok fikirlerin kokii Farabiye dayanmaktadir. '
7 " ) S Farabi’yi :Eleéﬁrenler:

-7 Farabyi elegtirenlerin baginda Islim Messat filozoflarina re-
‘" aksiyon olarak ortaya ¢ikan Gazali gelir. Gazali, elestirmelerinde,



Farabf’yi filozoflarin baginda goriir. Gazali ile birlikte Ibn Teymiye
Ibn Seb’in, Ibn Tufeéyl de Farabi'yi, ézellikle, niibiivvet ve maad -
meselelerinde elestirmigler, fakat, yine de onun pek biiyiik, biricik .
filozof oldugunu kabul etmiglerdir. Ibn Seb’in, onun hakkinda soyle
demistir: -“fslam filozoflarinin en ziyade anlayani, ilkelere ait ilim-
leri en ziyade kavrayam Farabi’dir. Bunda filozof yalmz odur, bagkas:
degildir. Farabi, ermis, gercege ulagmms oldugu halde Olmiigtiir.
Kendisinden biitiin kusurlar kalkmgtir,’ sozde ve iste ona hak goriin- .

miigtiir'”. - '

F arabi Okulu :

Farabi’nin Islamda kurdugu Me§§a1 okulu Enduluslu Ibn Rugd’ '

kadar siirmiigtiir.

Farabi’'nin dogrudan dogruya ogrencﬂerl ‘Halep’te p51k010_]1-

ve diger ilimlere ait eserleriyle tamnmig Ibrahim b. Adiyy ile Bagdat’- -

ta zamam filozoflarimin bag: olan ve Ar1sto’dan yapt1g1 tercumelerle
taminan Yahya b. Adiyy’dir.

Farabi’nin . dogrudan dogruya olmayan, fakat, onun okulunu
siirdiiren ogrencﬂen arasinda da, ozellikle, ashi kaybolan (Sivan
al-Hikma) adl eseri ve viicudun bir oldugu, dolaysiyle, dinle ilim ve
felsefe arasinda ayrilik olamayacag1 goriigii ile namli Abu Siileyman

‘Mantikii al-Sicistani (veya Siczi)!, (Al-Mukabesat va’l-Amta’

va’l-Muanese) adl: eseri ve -hocast Sicistani gibi dinle - felsefesin
birligi iddiasiyle namhi Abu Hayyan Tevhidf’, (Tahzib al-Ahlak) adh
eseriyle namh ve iigiincii Muallim deye lakablanan-Inb l\d.lskeveyh

Aristo’a yaptif1 gesitli serhlerle namh Abu al-Farac b. al-Tayvib,

(Kitab al-Menazir) adh eseriyle ve baz1 eserlerinin latinceye yapilan

terciimeleri dolayisiyle Francis Bacon’a olan etkisi ile namh iinlii

- fizikci ve matematik¢i Ibn Heysem 6nemli kiilerdir. ‘Bunlar arasinda
| da Ibn Miskeveyh, digerlerinden daha fazla 50z edllmcge deger

l'bn Mlskeveyh (El—Hazm) ,
(Abu AL Ahmed b. Muhammed b. Ya’kub b. Mlskeveyh)

(H 340-421) -

Ibn Mlskeveyh (Rey) de dogmu§, bnce klmya, sonra mantlk o
daha sonra da hikmet ve tib dersleri alxrn§, tanh ve cdeblyatla da
ayrlca ugra§m1§t1r : .

13



ve tevekkiil, sabir ve rizaya dayanan tasavvufi ahlak ile i’tidal ve tam
ortaya - (vasat-1 adil) dayanan Yunan’dan gelen rasyonel Farab1
ahldkini birlegtirmektedir. :

- Miskeveyh’e goére insan sosyal bir varbiktir. Ahldk ta ancak
. sosyal hayatla kaimdir. Ahlaki bir varhk olarak insanin bir takim fi-
ziki ve ruhti faziletlere sahib olmas: gerektir. '

Insan, ilk 6nce bedene, sonra da akla ait mutluiuga ula§1r Fakat,
ahlakin gayesi herkese ait olan ve en yiiksek kemal, siirekli ve mutlak
iyilikten ibaret bulunan iistiin mutluluktur. Bagka bir deyisle. insana
ait en iistiin mutluluk akla uygun olarak yagamaktir ki bu da varhigin
biitiin -sirlarinin kegfini saglayabilecek olan felsefe ile miimkiindiir.
~ Felsefe ile, bilgilerle safla§1p parlam1§ olan kisi Allah’in nuru il de

nurlannu§ olur

6



BiBLIYOGRAF YA

Abbas Mahmud Al-Farabz, M131r, 1944
Abdurrahman Badawi, Eflotin Ind’al-Arab, Kah1rc, 1955.

Abdurrahman Badawi, (Miistagriklardan gev1rmc), Al—Tzras al-

Yunani fi’l-Hazara al-f.vlamzyye Kahire, 1964.

Abu’l-Hasan AH b. al-Huseyn al-Mes’udi, (yaymn) Abdullah o

Ismail al-Savi, Kitab al-Tanbik va'l-Igraf, Kahu‘e-Bagdat 1938
Abu Reyde, Nusus Falsafa Arabiyye, Kahire, 1955. :
Abu Reyde, Resail al-Kindi al-Falsafiyye, Kahire, 1950.

Abdulaziz 1zzet, Itn Miskavayh Fal:qfatuku’l—Ahlaky_ye ve Ma.fadzru— ‘

ha, Misir, 1946.

Abdiithalim Mahmud, Al-Taﬂnr al-Faquﬁ fz’l-f.rlam, ahlre, 1955. |
'Adnan Adavar, Farabi, Islim Anszlclapedm, c1lt 43 ayn ba51m, Istan- o

bul, 1947.
A.E. Taylor, Elements of Metaph_yszcs New York 1961
'Ahmed Emin, Duka’l-Islém, Kabhire, 1961.
Ahmed Farid Rufai, 4sr al-Me'mun, Kahire, 1927.
 Ahmed Fuad al-Ahvani, Fi Alem al- Falsafa, Musir, 1948.
Ahmed Mustafa Taskoprii Zade, (Tiirk gev). K emalettin Mehmcd
Mavzuat al-Uldm, Istanbul, 1313 (H.).
Aldo Mieli, (Arap gev.) Abdulhalim al-Neccar ve  Muhammed
Yusuf Musa, Al-fim Ind’al-Arap, Kahire, 1962. :

Ali al-Cundi, Atvar al-Sakafa va l szr Ji Zdal Avruba va’l—fslam,

~ Kabhire, 1g960. '
_Ansto, (Fransiz ¢ev.) Henri Carcton, Plgyszque Pans, 1926-1932

Aristo, (yayn) 7. Tricot, Meétapyhsique, Paris, 1933.

Aristo, (Arap ¢ev.) Abdurrahman Badaw1 Amtutalzs fz .n-.N ﬁ
Kabhire, 1954. :

717



_B. Carra De Vaux, Les Penseurs de lIslam Parls, 1921- 26
_ Bedi’ Sehsuvaroglu, Fambz, Istanbul 1950. ’ :

Gavxt Sunar, Ibn Mzskevth ve ~Tehzib’ul-Ahldk Kztabz (Istanbﬁlv
' Universitesi me’zuniyet tezi), Istanbul, 1940. - SR
. Cavit Sunar, Mistisizmin Ana Hatlar, Ankara, 1967

Cebrail Aydin, Tarihie uur_yamler, istanbul, 1964. :
Cemaleddin al-Krftl Ihbar al-Uldmd bi-Ahbar. al-Hukama, 1\/1151r

1326 (H).
. Cemil Saliba, Mm Eﬂatun zla Ion Sma, DIM§1\ 1938.
Cozef" al-Hagxm, Al-Farabt, Beyrut, 1960 f C
De Lacy o Leary, Ambu: Thought and zts Place in Hz.rtar_y, London,' »

: 1954
De Lacy O’Leary, How Gree/c Sczences Pas.red ta the Arabs, London, 1957.

g Dwnght M. Donaldson Studies in Muslzm Et/zzcs London, 1953

Edward G. Browne, A thmzry sttoqy of Pema, Cambndge 1951
: iEm:lc- Bréhier, La Plzzlosophze du quen Age, Parls, 1946. SRR

: Faralu Al—Ta’lzkat Haydarabat 1346 (H) : : :
'Fa.rabl Fazile al-Uldm (Nuket Abf Nasr al-Farab1 f1ma Yasuhhu ve“
.. 1a Yasuhhu min Ahkim al-Nucum), M1s1r 1907. ;

; 'Farabl Fusus al-Hikem, .Haydarabad, 1 345 (H.); (M131r, 1907) -
- Farabi, Kitab al-Cem’ beyn Re’yeyyn al—Hakfme_yn Eﬂatun al—Ila/zi vé Amtu- '
. talis, Misir, 1907; (Beyrut, 1960). L gl
~Farabi, Kitab Ara> Ahl al-Madine al- Fadzla, M1s1r, 1323 (H )

Farabl ‘Kitab al- Tanbih ‘ald Sabil al-Saada, Haydarabad 1346 (H)
i »Fa.ra.lu Kitab al-Si iyasa al-Madaniyye, Haydarabad 1346 (H. ) :
-"Fa.ra.bl Kitab Tahsil -al-Saada, Haydarabad 1345 (H)

: Fara.lu Makala fz Maamyy al-Akl, Misr," 1907. . ; _
Tarabl Mesail: Miiteferrika (Cavab Mesail Su1le Anha), MISII‘ 1907
Farabi, Risala fi Isbat al—Mufarakat Haydarabad 1345 (H)
‘.'_Faral:u Risala fzma T anbagi an 1" ukaa’dzme I{able Taallum al—Fal.mfa,
Musir, 1907 . ‘
Farabl,&zrh stala Z ynon al—Kabfr al-l" unam, Haydarabad 1 349
o m ) " e _
Farabx, Tama’ stala al—Daavgy al—Kalbgyye, Haydarabad 134.9 (H)
’»»'"Farabl U_'yun al—Mesazl MISII‘, 1907

w



Farabl (yaym Muhsm Mahdl, Kitab Falsafa Arzstutalts, Beyrut
1961.

Farabi, (Turk gev) Naflz Dan1§man Madzna al-Fadzla Istanbul
' 1956.

Farabi, (Tirk cev). Ahmed Ates, {limlerin Sayima, Istanbul, 1956.
'G. Quadri, La Philosophie Arab dans UEurope M édievale, Paris,” 1960,
George Sarton, A History of Science, London, 1953. _
- George Sarton, Introductwn to the Hmtmy of Science, Washmgton,
v 1953- » _ : ‘
 Hanna al-Fihuri ve Halil al-Carr, Tarih al-Falsefa al-Arabiyye,
o Beyrut, 1963. ' '
- HLG. (Arap gev.) Adil Juayter, Mecaliyy al-Islém, Kabhire, 1956.

v Henn Corbin, Histoire de le Pholosophze Islamzque, Gallimard, 1964.

ibn Abi Usaybia, Upun al-Anba’ fi Tabakat al- Atzbba Kabhire, 1288

o (HY).

. ibn Hallekan, Vakajjlat al-4’ yan e Anba Abna al-Zaman, Maisir, 194.8 :

Ibn al-Ibern Tarik Muhtasar al-Duvel, Beyrut 1890 (H.). '

Ibn al-Nedim, Al-Fikrist, Mistr, 1548 (H.). :

_ Ibn Miskeveyh, (yaym) A1b1r Nadlr Tahzzb al-Ahldk, Beyrut 1961
1961. :

Ibrahim Madkour, La Place d’ Alfarabt a’ans IEcole thlosaphzque

‘ Mousulmane, Paris, 1934.

- {smail Hakky fzmirli, El-Kndi, istanbul 1338 (H.).

Ismail Hakks Izmirli, Jon Miskeveyh, Darulfunun Ilahlyat Fakiiltesi

" Mecmuasy, sene: 3, 1928. -

_ Ismail Hakks Izmirli, Ik Tirk leozqfu, Darulfunun Edeblyat '
'Fakiiltesi Mecmuasi, cilt. 4, say1. 5, 1926 cilt. 5, sayl 3,4,6,
‘1926, 27; cilt. 6, say1. 2,4, 1928

fsmail Hakl fzmirli, I.rlamda Felsefe Ce(yanlarz, Darulfunun 11ah1yat B
Fakiiltesi Mecmuasi, sayl. 13, 1929; sayl. 14, 1930. :

Ismail Hakks Izmirli, Yeni lim-i Kelém, Istanbul, 1339-i34.1 (H)

ismail Mazhar, Tarik al—szr al-Arabt, Beyrut.

istanbul Universitesi, (Yaym) Farabi Tetkikleri, 1stanbul 1950.

J Chevaller, Lidée de .N écessaire Chez Arzstote et Chez ses Predecmeur: :
- Paris, 1915. :

79



J. C. Welldon, The Nicomachean Ethics of Aristotle, London, 1034.
J- Stewart Robinson, The Traditional Near East, Prentice-Hall,
1966. ‘
Kadri Hafiz Tufan, Al-Uldm Ind’al—Amb MlSlr, 1960
Katip Gelebi, Kegf al-Jumun, cilt. 1, Istanbul, 1941.
Kemal al-Yazica, Al-Nusus al-Sdiga, Beyrut, 1966.
Kemal al-Yazic1 ve Antuvan Gattas Kerem, I'lam al-Falsafa al-
Arabiyye, Beyrut 1957.
Kivamettin Burslan, Uzlukoglu Farabi’nin Eserlerinden Segme Parfalar,
~ Istanbul, 1953.
vaanlettm Burslan ve Hilmi Zlya Ulken, Farabi, Istanbul,‘
' 10941.
Mehmet Ali Ayni, Muallim-i Sant Farabi, Istanbul, 1932.
Mes’udi, (Fransiz ¢ev.) B. Carra De Vaux, Le Livre de L’ Avertisssement
. et de la Revission, Paris, 1896.
- MLM. Sharif (yayin), A History of Muslim Philosophy, W1csbaden,
1963. |
M.M. Sharif, (Arap gev) Ahmed §alabi, Al- szr al-Isldmf, Kahire,
_ 1962.
Muhammed al-Baluyy, Canib al-Iliki min. Tafkir al-Islémf, Kahire,
. I951.
'Muhammed Emin al—Hancl, Al-Macmy’, (Farabi’ye ait dokuz
Rlsalc), Musir, 1907. '
Mubammed Lutfi Cum’a, Tarik Felanga al-fslam fz’l-Ma;nk va’l-
Magnib, Misir, 1927.
’Muhalnmed Yusuf Musa, Beyn al-Din va’l-Falsafa, Kahire, 1959.
Mubhsin Mahdi, Alfarabt’s Philosoyh of Plats and Aristotle, New York
1g62.
Murad Kamil ve Muhammed Hamdi, Tarik al-Edeb al-Suryant
min Neg'etihi ila’l-Fath al-Islami, Kahire, 1949.

o ' Mustafa Abdurrazxk Tamhzd li-Tarik al-Falsafa- al- 'fslamiyye,

: Kclhlre, 1944

i Necatl Lagal ve Aydm Say:lx, Abu Nasr Farabi’mn Hald Uszerine
o Makalesi, Ankara, 1951.

- Nacib Beledi, Al-Tarik Madrasa al-IJkendergy_ye ve Fabqfatuha, Masrr,
: ‘Masir, 1962. -

L Nacxb Ullah, Islamzc themture, Ncw York, 1963

80



Omar Ferruh, Abkargy_ya al-Arab f? l-flm va'l-Falsafa, Beyrut 1952

Omar Ferruh, Tarih al-Fikr al-Arabi, Beyrut 1962. '

- Omar Ferruh, Al-Farabiyan-Beyrut, 1950. S :

Omar Ferruh, Al-Arap va’l-Falsafa al-Yunaniye, Beyrut 1960 - A

Omar Ferruh, Al—Falsqfa al-Yunaniye fi Tarikiha zla’l-Arab Beyrut L
1947. : '

Paul Edwards (yaym) s The Enc_yclopedza qf thlosapl;y, London, 1967
" Philip K. Hitti, Islam and the West, New York, 1962. i -
Plotin (Ingliz cev.) Stephen MacKenna, The Emzeacls London, 1930-

R.A. Nicholson, 4 thera(y History of the Arabs, Cambndge, 1962 o
Richard McKeon, Iniroduction to Aristotle, New York, 1947 L
Richard McKeon ( yaym), The Basic Works of Arzstatle New York

1941.

Robert Hammond, The thlosoph_y of Alfambz and Its Iqﬂumce on‘,‘.

" Medieval Thought, New York, 1947. » S
Rom Landau, (Arap gev) Mumr al-Baalbakl, Al—fslam va l-Arab
Beyrut, 1962. ol T
Semsettin Giinaltay, Turk Filozofu Farabz, Duruldunun Edeb1yat :
Fakiiltesi Mecmuasi, cilt. 2, say1. I, 2, 1922.. S

‘ Semsettxn Guna.ltay, Felsefe-i Kadime Islam Alcmme Nas11 G1rd1'-’ :
Darulfunun Ilahiyat Fakiiltesi Mecmuast, sayl 2, 1929.

Serefettin Yaltkaya, Yunancadan Arapgaya Ilk Tercumelcr, Ter- -
g ciime Dergisi, say1, 31-32. ‘
Tavfik al-Tavil, Kissa al—sza beyn al-Din va l-Falsqfa, MlSll‘, 1958 B
T.J. BOer, (Arap gev. ), Abu Reyde, Tarih al—Falsafa fz’l-lslam, f
Misir, 1948. ' s
Tor Andrae, (Fransiz gev) Jules Roches, Les Orzgme.r a'e L’Ilam etle
* Christianisme, Paris, 1955. IS
V. Brockelmann, GAL,I, (son ba51m) 1943 e
Von Aster, Felscﬂ Tarikinde Turkler Istanbul, 1937

Yuhanna Kamir, Usul al—Falsqfa al-Arabiyye, Beyrut, 1950.
Yusuf nya.n Sa.rlus, Muw Gam al—Matbuat al—Arabgy_ye va’l-Muarraba, :
Kahire, 1928. .

Zahiruddin al—Bayha.kl Tarzh al-Hukema al-I.rlam (Tatumma Slvan
- al- kama) , Dimugk, 1946. .

_8,1



‘Yunanda Felsefesmin Ciikii;i‘i s
" Helenistik, Patristik Skolistik Devirler

‘Ek N"btlﬁ-:

“'1- Aristo’da tiimevarim (induction, istikra), 6zelin arkasindaki geneli, {iniverseli' veya
" miimkiiniin arkasindaki zorunluyu kavramantn : deyimidir ki ilmin konusu da zaten .
. herkage yekten kabullenilen bu ob_]ektxf veya degismez olandr. - :
j . Aristo’ya kadar felsefe ile ilim' birbirinin’ igindeydi, ayru seydl Felsefe 1le ilim, ancak,
o Helemstﬂk devirde birbirinden ayrnld: ki buna da, bir fikirle yetinmeyip - positif kiikiimler
* gtkarma” metodunt kullarimakla, . Anstq sebep ‘oldu. Aristo’nun" dért yiizden fazla hayvan
: ﬁiriinﬁ‘ihceledigi soylenmiektedir. Bu sebeple, Klasik devirle Helenistik devrin simrin1 tegkil
“eden Aristo, ayni zamanda yeni bir devrin kurucusu, ilim devrinin de nderi sayilmigtir.
"0+ Aristo’nun ‘dliimiinden sonra, ‘onun okulunu, dgrencilerinden Theophrastos (372-287),
" bir siire igin bagan ile idare etmisse de ondan sonra, bu okul, ¢ékmege bagladr. Isa’dan énce
. ‘biringi yiiz yil orfalannda; Aristo felsefesi, Rodoslu Andronikos tarafindan yeniden canlan-
- ‘ 'd!nlxms ve bir gok Aristo eserleri yeniden yazdinlmgsa da bu gabalama da uzun siirmedi
. 've bu okulun galiymalari, sadece, serhler yapmaga kadar dustu Bundan sonra da Aristo
felsefesini ve ruhunu, ancak, Islimlar canlandirdi. -
' Genis bir alana yayilan ve diger bir ¢ok kesiflerle de geh;en Helemstxk devrin bu lllmsel
" diisiincesi i icin Iskendenye okulu lle bu okulun bllgmlermden Slsa.mh Anstarchos (250-320) :
.o dzel bir 6nem tagir. - ) » e - : )

SR 2 .Ol;ta Stoa’da bu dﬁ;ﬁﬁﬁrdeﬁ 6née, Yunén felsefesini ilk defa Roma’da tamtan ve -
ilhi tedbir ve inayeti inkar eden sair Ennius (239-169) la Rodostu Panaetius gelir ki bu zat,
" Poseidonios’un hocasidir. Onun da hocast, eski Stoa’lilardan Diogene’dir. Eski Stoa’hlardan -
* bzellikle,” Kabrish  Zenon " (336-264)u;~ Kleanthes' (331-233)1, Chry51ppo< (281-208)u,
“Silifkeli Diogene (1. O. 2 inci yuzyxl)x sayabxhnz EN

‘3 Ast.rolo_umn temeli Sarktadlr, asll koku de ylldlzlan blrer Tann sayan Siimer ve |
" Babil dinidir.. .- :
: " Keldanhlar, ilahf saydxklan yﬂdula.ra ait’ seyr ve hareketlerm degxsmezlxgl du;unceslyle, ,
' “bizzat' Allah’tan daha #istiin bir zorunluluk fikrine baglanddar. Lakin, goklerin diizenli
» hareketlenyle ilisik olarak ortaya attiklar1 bu fatalite kavram.ml veya umversel deterxmmzrm
mantlkx sonuglarina kadar gotiiremedilr. - ! -
" Astrolojinin diinya hakkinda ortaya koydug'u en temel prenszp, fatahzmdu' ve dunyaya
'bir zorunlulugun hiikmettigi fikrini ilk defa kabullenenler de Keldanhlar olmugtur.
* Astroloji, bir yonden, yildizlar da dahil, her seyin canlt sayilmasi; diger yonden de her
seyin ayni zamanda zorunluluk ve harmoni kanunlarina bagh olmasi gériisii ile dzetlenebilir.

. ““‘_82' |



Esata, Keldanlilara kadar uzanan bu dusunu;, Yunan’a gehnceye kadar §C$lth seklllcr
almis ve Yunan’da asil ilmin hareket noktas: olmustur.

lonia sehirleri, ticaret dolayisiyle, Asya’dan gelen’ etkilere da.lma agk bulunmus, bu
sebeple, Babil ilim merkezleriyle Yunan kiiltird arasinda ‘da siirekli bir iligki var olagelmis-
tir. Fisagor, Keldanlxlarm, bir bakimdan, bir ¢irag: oldugu gibi, Eflatun’un, ézellikle, (Epi-
. nomis) adli diyalogunda da Sarkin yidizlara tapma etkisi agik¢a goriilmektedir. Bu etki

" altinda Eflitun da yildizlan birer ilah saymy, Aristo da hocasinin diisiincesine baglanarak,

onlarin ezeli cevherler, hareket prensipleri olduklarina, dolaysiyle, uldhiyetlerine inanmis

" ve bu doktrin, (Metafizik)inin tamamlayici bir pargast olarak, biitiin diinyaya yayimstir.’
Fakat, yukarida da 1§arct edxldxgx gibi, astrolo_p, Yunan’da, positif 1lme gegxste de buyuk bir
rol oynadi.

Yunan felsefemmn genel olarak gayesx, (Summum Bonum)u, yani en ustun hayn, bu

_ diinyada realize etmek oldu.

- Roma’da hikim olan. iki buyuk sistemten biri olan Eplkurculuk ‘gelecek bir hayatl
inkar etti. Diger énemli sistem olan Stoisizm ise ruhlarimuzla ilgili bir kader iizerinde durdu.
Bu sistemnin cegitli onderleri de bu nokta iizerinde gesitli goriisler ortaya attilar. -

Stoisizm, felsefe ilé ylldlzlara. tapmag: birlestirdi ve mutlak bir determinizme dogru
gitti. Yildizlarin, ezeli bir prensip diye kabul edilen atesin saf teceiilileri sayillmast ile Kel-
dani doktrinlerle Zenon’un' panteizmi ‘arasinda pek bir yakinlik meydana gelmistir. Stoik-
lerin, ahlaki bir fazilet kabul ile birlikte. yildizlardan insanlara kadar biitiinliigit ile kainat:t -
ask ' ve muhabbete ait kuvvetlerin birbirine zorunlu olarak etkide bulundugu biiyitk bir
organizm saymalari, biitiin tabiatta kadere ait sonsuz sebepler zinciri kabul etmeleriyle,
Keldamhlarin yildizlarin diizenine dayanan determinizmi arasinda bir uygunluk vardir.

Bu fatalizm, Alexander ile biitiin Helen ‘diinyasina yayildi ve diger biul inanglarla,
falcilikla, biiyiiciilikle ve bu devirde yeniden canlanan Milet kehanetiyle ¢ karist1 ve yildiz
ilalhar, devlet ilihlan arasinda yer aldi. Bu fatalizm, puta tapicihkia siki sikiya bagh olarak,
vahy ve ilhama dayanan Hinstiyan ve Miisliiman dinlerinin biitiin kars: koymalarina ragmen
onlan da etkilemekten geri kalmadi, 'Ozellikle, dinlerin' bu goriise karsi ortak  olarak
kullandiklar1 en biiyiik silah, kisi lradesmm yoklugu ile sommlulugun da ortadan kalka~
cag1; mikifat ve cezasiz, ahlakin hig bir anlaou olmtyacagt doktnm idi ki Gamead diya-

" lektigi ile bu silih1 en ustaca kulland:.

4 (Epicure), (1.0.341-270). Mistik bir tarikat kurmu§ ve tarikatina kadmlan da al-
mugtir. Epikiir’iin en énemli 6grencileri arasinda Sidon’lu Zenon’ u, Phaidros’u, dxm dalma
kotuhyen Romal: {inlii gair Lucretmsu sayabiliriz. :

v 5 Diger Yem-Flsagor culardan Roma’da Fisagor felsefesini ilk yenileyen ngldlus

- Figulu’u (1.0.61: 45), Sextus Empricus okulundan Sotion’u, Gades’li Moderatusu sayabili-
6 Aristo.

7 Stoa’lxlar. —

8 Bu zatin (130) tarihlerinde dogdugu soylenmektcdlr “Altin Esek” adh hxkayal

. pek namlidir. Bu eser Milli Egitim Bakanhgn tara.fmdan Turkgeye gevnltllerek 1950 de
yaym]anmlgtlr

9 Bu zat Eflatu.n u Musa’ya benzetir ve teslisi kendine gére §byle kabullenirmis:
1- ik, Allah (Baba). : :
2- Naht bir 4lem tasarim (Ogul).
3- Bizzat alem (Her ikisinden meydana gelen). -

83



Ug defa buyuk Hermes (Hermes Tnsmeglstas) a dayandmnlan yazilarin blrgogunun
,bu ‘Effatun’cu ‘Yeni-Fisagor’cularin Misir’daki bir kolundan giktift kuvvetli bir samdir.
Ta.manuyle Yeni-Eflatun’cu renkte olan bu’yazlar, Allah’ aklin ve vucudun iistiinde
tutmakla beraber, slemi ikinci Allah, insam da tigiincii Allah saymakta; dunyadan yiiz
qevmp uiaklasmayl ve takvayl felsefe ile bir gormektedu- .

e 10 Ahd-1 Auk, Isa’dan ‘énce uguncu 'yiiz yil baslarmda (Septuagmta) adiyla Yunan-
ca’ ya gevnlmxstx B

" 11 Effatun’u gok klymeth tutar, fakat en buyuk filozof olarak Musa’ yi tanirmis.
Isa’dan ylrml yas kadar biiyiik olan Phllon, Eflatun ve Aristo’ya-dayanarak Yahudi
kutsal kltaplanyle mistisizmin baz1 biresiminden bir (Logos) doktrini meydana getirdi ve
gozlem ve. deneye’ dayanan ilimden tamamiyle uzaklasti. VYegi-Fisagor’cu ve Hermetik
tema.yullu kxmselerle 1lk Hmstlya.n yazarlar, birinci ve ikinci yuzylllarda Filon’u pe§led1-
ler. e . :

12 Bu dcyiriﬂer,'Yahudj dinindei{i mclek ve seytanlarin, bir baklmzi Ef latun’un ideleri, -
dlger bir: bzklma da Reva.kxlerm Allah’ta.n sudur ‘ettirdikleri kuvvetlerle birlestirildigini
gostenyot : .

B 13 Stoa’hlarm Logos u, phllon’da butun idelerin blrlestlrdlklcn ortak seydir.

14 Stoik felsefenm iddiast su idi:
Insamn haya.tl, her- bir durumda, kuvvetlenn karsilikh ethlenyle kontrol edilmek-
: tedu' '
' prcure fe]sefesl de aym 1dd1ada bulunmu;, fakat insamn kadeum kontrolda birbirine
" benzemez gesitli kuvvetler kabullenmiy ve Stoik felsefedeki sferlerin ve astrolojinin aksiyo-
'nuna kaﬁlhk o, atomlarn oyununa bas vurmustur. Bununla beraber her iki sema da
" belirli ve kesmdlr bunun tersinden hoslanmazlar,
- Bu iki semamn karsisinda da belirsizlik ve kesinsizlik semasi, baska bir deyisle, Yeni-
- Eflatunculuk bulunur ki bu goriis, kigisel irade (ciiz’i irade) doktnm ile pek uyusmus ve bu
doktrm Hanistiyanhga da temel olmustur.
- Effatunculuga ve Aristoculuga karsi olan prkurculuk veya atomculuk, Stoacihga ve
’Yem-Eﬂatunculuga da karsi oldugundan gittikce kiymetten diistii ve Yeni-Eflitunculuk -
butun felsefi mezheplerin sifinag oldu; dolaysiyle de felsefeye bir mistiklik sokuldu. Jsa’dan
- énce liglinci yiiz yllda puta taprcilik, Yahudi ve Hiristiyan elemanlarindan, eski Misir,
Yunan ve Roma Kultlermden, ve ozellikle, Eflatunculuk, Aristoculuk, Stoacilik ve bunlan
pesleyen goriislerden - meydana gelen ve syncrétique bir sistem olan Yeni-Efldtunculukla
= felsd'eye sokulan bu mistik gériis Roma’dan biitiin dunyaya yayildi, Artik felsefi mesele,
~“ruhin, her seyin iistiinde ve Stesinde (miitel, transcendant) bir Tanr: ile dogrudan dogruya
1h;k1 kurmasi, dolayisiyle, Yunan akileihfinin zorunlu olarak agilmas: meselesi oldu. Ro-
mada, ‘Neron’un azadli kélesi (Epictéte), en iyi sekilde her seyi Allah’mn diizenledigini;
dolaymyle, Allah’a tamamiyle boyun egmegi tavsiye etti ve Markus Oralius ta Allah’mn
.. her seyle ve herkesle 1lg1lendlém1 ve her seyin, ancak Allah’m takdiri ile meydana geldigini
“ileri surdu F akat bu 1yman felsefesl en kuvvetli deyimini, ozclhkle, Plotin (204-270) de
buldu
" Plotin’e gore Tannyl bilmekten zxyade yasamak ve gérmek gereknr Bu da felsefe ile
degil, ancak; insana has bir gii¢ ile miimkiindiir. Bunun i¢in de sart, ahlak bakimindan tam
" olgunluga ermektir. Bu olgunluktan sonradir ki bu giig ile ve vecd halinde Allah’la birlesi-
lebilir. Diinya ve insanlar, bir bakima, yﬂdlzlarm etkileri altmdadu‘, dunyaya ve insanlara
hukmeden bxr kadet vardu' :

84‘



Yeni-Efltunculuk, insanla kiinat, mikrokozmla makrokozm arasinda benzerlik goriir
ve bu bakimdan da Stoacilia benzer. Bununla beraber aralarinda ters bir oranti vardir: .
Stoac1 goriiste asil realite kdinatur ve insan kiinat icin yaratilmistir, Yeni-Eflatuncu goriiste

- ise asil realite insandir ve kdinat insan igin yaratilmstr ki bu gérii te I-I‘mstjyanhgm'e.sas

dayanaklarindan biri olmustur. : P : :

Yeni-Eflatuncu ahlik ta Stoa metafiziginin ve ozellikle, Eflitun’un ide teorisinin etkisi
altinda kalmig ve bu ideyi son derece somut bir hale koymugtur, Madde, ideye veya form’a
sahib oldugunda serden uzaktir; fakat, ide veya form’dan yoksun oldugunda serdir ve madde,
zamanla, ide veya form’dan éynlu‘ ve bbyle bir madde diinyas1 da diizensizlik, sekilsizliktir,
kaostur. Ruh, kendini madde diinyasindan kurtardig, ide diinyasina yaklagirdit derecede
yiikselebilir ve bu yiikselme sonunda ve vecd halinde Allah’la birlesebilir. :

Dérdiincii Yiiz yilda gesitli mezheplerin teolojilerini de etkilemegi basaran Yeni-Efla-
tunculuk, zellikle, Julianus * Apostata (361-363)in Imparatorlugu villarinda Hirstiyanhk
i¢in pek biiyiik bir tehlike haline gelmis, Theodosius zamanmda bu tehlike oldukga hafif- )
lemis ve dérdiincii yilin sonlarinda Yeni-Eflitunculugun Iskenderiye okulu bagkam Bayan
Hipatia’min katli Gizerine bu okulun etkisi sona ermigse de bu kadm, égrencileri arac ile
Hinstiyanhigs dogrudan dogruya etkilemistir. Bu ogrencilecden en namlisi, pek serbest
digiinceli bir peskopos olan Cyrene’li Synsius (372-414)tur. ‘

Yeni-Eflstunculugun. Hinstiyanliga etkisiode en esash rol, St. Augustine (354-430)
indir. Uzun yillar bir Mani taraftar: olarak yastyan Augustine, 384 te Milan’da baz1 Yeni-

" Eflatuncularla taniymis ve 386 da da Hirstiyan olmustur. Eserlerindeki Aliah, madde, Al-
lab’in dinya ile ilgisi, hiiriyet, keétiilikl.. gibi bashca konularda  Yeni-Eflitunculuktan
etkilendigini. agikga séyliyen Augustine; Yeni-Eflstunculuk kanaliyle gelen Yunan diigiin~
cesinin en son merhalesini ve onun Hiristiyanhga gegisini temsil eder. o
’ Augustine biitiin ' 6nemi ruh alamna vermis, olaylar ‘alemi ile ilgilenmeyi hor
gormiis ve Gergek Dine ‘Dair (De Vrai Religion) adlr eserinde insanin bizzat kendi

. nefsinin igine dénmesi gerektigini ve hakikatin ancak ruhani adamda bulundugunu ileri
stirmiistiir, Garp Hiristiyan’ diinyas da bin yil kadar uzun bir siire kapilarin gergege aga-
mamustir. Bu sebeple, Augustine aract ile Yeni-Eflatunculuktan Latin Garba gegen dok-
tirnler, ancak, Islam disiiniirleri sayesinde ve onlarin terciimeleriyle gelisebilmistir. Nasil ki
Sarki Bizans Imparatorlué'unda da durum ayni oldu. Kisaca, Yeni-Ef. latunculuk kanaliyle
gelen ve analoji ‘aract ile mantiki sonuglar gikaran, dolaysiyle, ilmi baltalayic olan bir
diisiince tarzimn etkisi altnda kapilanm vyiizyillarca middet gergege agamayan Garp

" Hunstiyan diinyasi, gergege, gergek disiinceye, ancak, islam diisiincesiyle kavusabilmis ve

gergek disiince, yiiz yillarca miiddet, Garp diinyasinda da Islim damgasiyle damgalan-

mijtir. . . :

15 Yeni-Eflstuncular da, Eflatun gibi, giines ile Allah’ birbirlerine benzetirler. Ayrica
bk. (Ennead IV. I 1; IIL I. 10), (Stephen Mackenna, Plotinus The Ennead s, London,
1930). . I ‘

16 (Ennead. II. wv). _ . -

Madde hakkinda ayrica bk. (Ennead. I. v IL ix; . TIL vy IV. w, vy Vi 2-4;

VIiem). o _ ' : ’

17 Bu yukaridan agagiya inise Plotin’den gok daha dnce Homer de igaret etmis ve onu
altin bir zincire benzeterek Allah’in gokten yere dogru yerlestigini (ikamet ettigini) soyle-
mistir. _ s Do i

18 Aynca bk, (Ennead. IIL m-wv; V. 11, 1v; VL 1, wv).

19 Bu sudur nazariyesi Islim filozoflarinca da kabul edilmistir. k

Islimdan sonra St. Thomas da sbyle demistir: gergi biz hareketlerimizde hiir sayilirz,

85



fakat, bizim s6yle veya boyle hareket etmemiz, daha &nce, Allah tarafindan tayin edilmis-
- tir.

Descartes ta séyle der: I1ahif iiller, kainatta her ;eyl meka.mk surette bir Fail illet tafa-
findan meydana getirir.

Spinoza da s6yle der: lemm1 bir surette ciiz’i bir iradenin kabuliine imkan yoktur.
Giinkii, her sey Allah’mn kesin ve zorunlu iradesine baghdir. Inni surette de insanda bir ira-
denin kabuliine imkan yoktur. Giinkii, biz, ancak, bilgisizligimizden, sebepler karsisinda
bizi harekete getiren bir kuvvetten kisisel irade deye séz ederiz. Dogrusu sudur kii insan, ze-
kiya malik ve hareket edici bir makinadan baska blr sey degildir.

20 (Ennead. I. viii; II. ix. 12-13). ‘

21 (Epnead. (IL ix. 13),
|22 (Ennead. (IIL ii. 11).

23 (Ennead. (IIL. ii).

24 (Ennead. (VLvi. 17-18).

25 (Ennead. (III. i. 1-10).

. 26 (Ennead. (II. iii. 3-18).

27 (Ennead. (V. iii. 3-17).

28 (Ennead. (ITL vii. 3-5).

29 (Ennead. (V. ii. 1-2; iv. 1-2).

'30. (Ennead. (VL. ix. 3-7). :

. Not: Enncad ek notlarinda bityiik Latin sayiar kitap swrasim, kiigiik Laitin sayilar her‘
kxtaptalu konu sirasim, normal sayllar da her konudaki problem sirasin1 gésterir.
) 31 Plotin’in 6grencisi Finikia’h Porphyrios ta cinlerin varhgma, kurbanlarla Allah’a
- -istenilen seyin yapurllabllccegme, buyu ve efsunlarla kaderm etkisine kars gehnebxlecegmc
inanur, '

.~ "Porphyrios'un ogrencm olan Jamblichos’ta ise akil ve mantik diye hig bir sey kalmamis-
tir. Onca, Tannya.ulaémak, ancak, ‘esrarli 4yinler ve sembollerle miimkiindiir. Bu ilem,
cinlétle, seytanlarla ve daha bir siirii gegitli ruhlarla doludur.

-32 Nlahi bir vahy’e Keldm’a dayanan Hirstiyan Kilise felsefesi ikiye aynhr Yunan

kilise babalar felsefesi ve Latin kilise babalar: felsefesi. )

Yunan kilise b_abalarz. Bu konuda ilk Hirsstiyan filozoflardan olan ve ikinci yiizyihn
_ baslarinda yasayanlardan Hirsstiyanlhiga ait methiyeleriyle tamnan Atinali St. Quadrat’,

" .St. Aristide’i, St. Justin’i, (Miidadaaname)si ile iinlii Athenagoras’, (Yunanlilara Hitab).
" adh risale sahibi Astiri Tatian’s, Fransaya gidip orada Gnostisizmin davalarm iiriitmekle

. dmriinii gegirmis olan St. Irane’yi sayabiliriz.

‘ Ikinci yiizyilin sonlarinda da, ancak, din ve adalete uygun olan disiinceleri felsefe deye
kabullenen ve (Misrikleri Tesvik) ve (Stromatlar) adli eserleriyle nam alan Iskenderiyeli
Clemens’s, (Sels Aleyhinde) ve (Ilkeler) adli kitaplariyle Gnlii Origenes’i, eski f ilozoflarin
kitaplanindaki dine uygun fikirleri bir araya toplamakla ugrasmis Kayserili Eusebe’i ve
ozellikle, Allah’t ulthivetin de mahiyetin de hayirlihigin da, kisaca, her seyin iistiinde géren
ve ileride yazarlan bilinmeyen bir gok eserler kendisine izafe edilecek olan Dionysios
Areopagite’i sayabiliriz. i

.Ldtin kilise babalar:: 1kinci yiiz y1l ortalanndan sonra yasiyan bu f ﬂozoflardan da Roma
'av-ukatlanndan ve (Octavius) adli eser sahibi M. Felix’i (Miisrikler Aleyhinde) adh eser -
' sahibi Afrikals ‘Arnobe’u; (I1ahi Miiesseseler) ve (115hi Eser) adli eserleriyle inlii Afrikal:
Lactance’; (Ru.hun Sahadeti), (Ruh Bahsi), (Mecthiye), (Katolik Mezhebi Hiikiimlerine
Aykirt Inanglarda” Bulunanlara Karst Tavsiyeler), (Valantin Irfaniyecilerine Kargi) adl

86.



eserleriyle pek iin salmis olan Afnka.h Tertulian’i; felsefi m&seleler hakkmda pek gok ve pek .
snemli eserler veren Afrikal: St. Augustme i ve kendisinin hal terciimesini yazan ve eserlerini”
bir araya toplayan 6grencisi Posidius’ u;- St. Augustmee dayanarak ‘ruhun olmahglm
1spata ¢alisan ve bu yolda(Ruh Hallen) adh kitabiyla tamnan Claudiar Mamert'i;(Rabbani.
Kudret) adli eser sahibi Marsilya rahibi Salvien’i sa.yablhnz ki bunlar Yunan - felsefe-
sinden pek hoslanmamakla beraber onunla ugrasmaktan’ da geri kalamadllar Daha. bir" :
ok kilise babalari da vardir ki bunlar felsefe ile; ancak, dolaysxyle ugrasmlslardxr Fel-
sefe ile dogrudan dogruya ugrasan kilise babalary, sadcce, 1yman gergeklcnm a;mak
ve agxklama.kla yetinmeyip felsefi nazariyelerin- dini gergeklere uygun oldugu.nu goster-
mege, vahy’i akla temel yapip dinle akh bu-lestu'mege gahsmx;la.rd.lr R R
33 Sokrat’ta fazllet bilgi idi ve hlg kimse bilerek ktiititk yapmazdx Yam, sug ve g'unah, 5
bir hatadan bagka bir sey degildi. Bu sebeple bilgiye sahib olacak kimse. de hata islemeyecek, - :
kétiiliikk yapmmyacakti. Sokrat’m bu gorisi Stoahlarda, Eplkurruculerde ve hatta Yeni-Ef-F
lituncularda da hikimdi. Fakat, ilk Hmstlyanhga gore, insan, iyiyi. bilirse de iyi olamaz.

34 Gnosis, mlsuk b11g1 demektxr Gl'lOStlk de tabla.t st b1r bllglye sah.lb bir - kunse_

demekdir.
Gnostxkler, gogunlukla, sonradan Hmstlya.n olup Hmstlyanhgx kendx &sh nazanyelerme

. baglayan Ira.nhla.r, Mistrlilar ve Keldanhlardir ki buniar, ozellikle, A]lah ile ve kidinatin men- .’
sei ile ugrasmlslar ve Allah haklkindaki bilgiyi dogrudan dogruya Allah’tan aldiklann iddia:
etmiglerdir. Bunlarmn bazilarina gére Allah, kendisinden’ duyular 4lemini meydana getu'cn"
ruhlann ¢iktif1 bir ik kaynagldlr, bazilarina gore de hayu- ve ger diye iki prensip vardir ve
bunlar daima gatiyma halindedir. Bu fikirlerden Valantin gibi ba.zl vucutgu ve Satum.m ve
Basilid gibi baz1 maniseist ve - diialist mesiekler meydana. geldi.

~"Mani (216-276) denen bir zat ta esas gnostisizme ve budxzme dayanara.k ana vasﬁ
Zerdiist mezhebindeki nur-zulmet, hayir-ger 1k111§1 ve bu ikisi a.rasmdak: garplsma olan yeni
bir mezhep mcyda.na. getirmistir. - o

35 Bu goriig, Yunan felsefesmm tamarmyle kamtldu' Qunku, Sokrat Efla.tun ve Ansto -
icin iyi, alilla varilan tabii b1r b11g1d1r : : -

* 36 Clemens, 220’ye dogru olmu;tur Iskendenye Hmstxyan okulunun belli basll kuru-_
‘cusudur ' ,

37 Bunlara (Apologlste) ler"de dcrler

38 Ona gore varhklarin hiir ya.ratlcxsl olan Tann, degismez olup ruhtur ve yalmz ken— o
dine benzeyen zeki ruhblar yaratir. Gisimler, ikinci bir yaratilma ile yaratilmaslardir. Allah’in
yarattifi ruhlar sonludurlar ve rolatif olarak hiir olup iyi ile’ kitiiye segebilirler. Ger-
¢ekten kétii ‘yoktur; o, 1ym1n, yani Tannimn inkidrindan bagka bir sey degildir. Kisaca, .
ruh Alemi, biricik var olan slemdir. Bu 4lem, biitiin organlan b:.rbmne bagh tam bxr orga.-

mzmdlr Gergek mutluluk ta ruhun kurtulusu mutlulugudur.

39 Allah gergektir. (C God. “= The City of God”, XIV. 4-), (Marcus Dods, Thc Clty :
.of God, New York 1950). L
Allah, her seyin iistiinde olan, b:zzat ger(;ek ola.ndlr (F.. W ‘_‘— On the Free Will,
Book II. 1-467, II. xv); (R. McKeon, Selection From Medleval Phxlopophy, New: York,
1957). ‘ ‘
Biitiin 1drakler igin tek ve deglsmez bu' getgek va.rdu', o da blem z1hmm12m ustundedu'
(F-W.XII).
" Sadece, gergei kuca.kla.maga ragbettir ki msanlan rnutlu k:la.r Bu gergege dayan- i
' ma.khglmlz, baglanmakllgumz blZlm hu:nyetlmxzdu' (FW. XIII)

87



Gergek, teminat ve kefaletle elde edilir. (F.W.XIV). ‘

40 Biitiin yalum gergekler, esasta, Allah’in dusuncesmde mevcutturlar ve insarun bllngl'
’ Allah’m bllglsme nazaran golge gibidir. (C God. XI 7) :

41 (FW.IL m-v) i SR
.. 42 (Q. God. XI. 10) (C'on E B Puscy, The Confessmns of St Aug'ustme”,p 308 :
-~ New York, 1949). : '

Insamn nefsini bilmesi Augustme meta.ﬁzlglmn temehdlr Augustme bu sozlerle (du5u— :
niiyorum ¢ halde varim) deyen Descartes 2 onderlxk etmxstu- e

43 (C. God. XL 10,21). T
. 44 (C. God. 1. 25; X. 31; XI 4; XIII 24). (Gou p- 239, 322 333)
45 Gergekten, ‘sadece, Allah meveuttur. Diger butun seyler kararsxz ve degismekte ol- -

- duklarindan, sadece, belirli bir derecede vardiriar. Bu sebeple, en yuksck varl!k olan yaratlcl
*Allal’a aykars hig bir varhk bulunamaz. (C. God. XII. 2) e :
46 (Con. I). :
47 (G God. XL 4)."
" 48 (C. God. XIII. 24).
49 (C. God. VIIL. 30).;
-’50 (Con. p. 75). : ‘ ‘
-Allah, zellikle i insanin kalbmdedu' (Con p- 269)
{51 (G.'God. XI. 10). . ) )
Her bir iyi ve her bir kemal Allah’tandir. (F W. XVII) ‘ TR
- Allah’tan daha {stin bir fail, Allah (Kelime)sinden daha etkili bir zeka, 1y1 olan Allah -
. tan iyiyi yaratacak daha guzel bir miisebbib yoktur Iyi 1sler, ancak, 1y1 bir Allah taraﬁndan
yapilir. (C. God. XI. 21). : :
Kesiksiz olan kesik- olandan, ezeh olan gegxcx ola.nda.n, bozulmaz olan bozulmada.n' -
daha iyi ve tstiindiir. (F. W. IL x). :
- Ser, hayrin yoklugundan ibarettir. Hayn' gehnce ser glder (G God XI 9 21 22;
‘XIV u, 27). ‘ _
En yiiksek hayir ve kotuluk hakkmdakx elesurmeler igin bk, (G God XIX. 4-)

rd

52 Allah mevcuttur. Bunu 1spatlaya.n da’ insanda en tistiin fakiilte olan akildur. sz her '
- seyi akil ile bllebxhnz Butun duyu organlannm venlenm ayrip bl.lcn akxldu' (F W II.
m-v) ‘
Akl.l msandakl chg'er faahyetlere, fakultelere ustundur Eger akla ustun bir sey varsa -
o da Allab’tr, - -
- Allah mevcuttur, gunku, akildan istiin bir varh.k vardu- (F. W, I1. vx) ) ’
Biitiin yaratiby akil yolundadu ve akll yolunu tutar Akll da kendlm llk ilahi bilgide *
-ortaya kor.’ (F.W.ILxvii). )
" “Alal'ile sayilarin mahiyeti ve gercegi degx;mez (F W.IL. vm)
Insanlarda ortak olan aki] ve hikmettir ki o da gercekten bagka bir sey degildir.:
Gergek te kendisinde ve kendisiyle en iistiin iyinin ayirt edilip bilindigi seydir. Bunun -
bllmmem de mutluluktur. Akil ve hikmet olmaksizin mutluluk olamaz. (F.W.IL ix).
" Allah’n varhg, kesin olarak, aklin tam bir aglklamasxndan bxlmebxhr (F W II, xv)
“ Allah, aklin ve hikmetin babasidir. (F.W.IL xv).
‘ Her seyx uygun ve kendllerme has b1r surette duzenleme 1§1ne hlkmet demr (F W.
~IL xl) . S S

Cas



. Hlkmet, kendisini, en hahs ara.ylcﬂarma., her seyi eLkllcmxs olan adetler yoluyla gostenr
(F.W.ILxvi).

Allah ilk énce akls yarattl, semalar ve arz da akilla birlikte ya.ratxldl (Con p 250, 269 .
281). :

All igin ayrica 2 bk, (C. God. VIIL. 14). (Con. p. 213, 220, 226, 242, 246).

53 (C. God. VIIL 1, 9,10, 11, 12; XI. 10, 24 25 27, 28). Din kelimesi hakkmda aynca. .
bk. (C. God. X. I).

Ozellikle, Yunan felsefe mcsleklenm mceleyen ve Eflitun’u Hmstxya_]hga. en yakin
géren, hem insan iradesinin hiirriyetini hem de Allah iradesinin etkisini ve kangmasm
birlikte kabul eden nazariyesini ortaya attif1 “I1ahi Ulke veya Devlet” ve metafizik meseleler
hakkinda pek derin gériisleri icine alan “I'tiraflar” adl eserleriyle iin alan St. Augustine’in
temsil ettigi Hinstiyanhk felsefesi, Garp Orta Cag felsefesinin iki kaynagmndan biri ve 6nem-

- lisidir. Digeri de Aristo felsefesidir. Bu Hiristiyan felsefesi de iki temele dayanur: biri Eflatun-
culuk, digeri de Hinstiyanhk. Eflitun felsefesine tekvin ve teslis akideleri eklenmekle
Hiristiyanlik teolojisi meydana gelmistir. Hmsuyanhk felsefesi ile Eflatun felsefesi, ozelhkle,
su ilkelerde birlesmektedirler: i

a- Allah, en iistiin kemél ve hayr oldugundan alem.l de kelamu ile bir hayr esen olarak
mitkemmel bir surette yapts. .

- b- Zaman, ezeliyetin hayalinden ibarettir. Co

c- Zaman, ilemle birlikte yaraulmxstu‘

.'d- Ser, bash basina bir sey degildir, hayrin yoklugu.ndan 1barettn' Ef latun’un en yuksek
hayr veya birlik, en yiiksek sebeb ve akil ve en yiiksek nefs gibi iig yonlii ve ancak bir mimar

", olan Allah", Hirsstiyanhikta baba, ogul ve kutsal ruh yénlerini almi ve yaratici bir Allah ‘

olmustur. Bununla ilgili olarak Garp Orta’ Caginda Allah hakkinda iki esasl:-goriiy ortaya
1km1$t1r biri St, Augustine’e ve Aristo’ya dayandinilan ve asil gbriisi tegkil eden Hiristi-
", yan teolo_)xk goriisil, digeri de Iskenderiye okulu ile Dionysios’tan gelen panteist goris. Birnei
gorils St. Ttomas’da kemalini buldu ve on yedinci yiizyilin din felsefesinin temeli oldu. St
- Thomas’ya’ gdre Allah, her seyin hem fail, hem formel, hem de gat sebebidir. lkinci goris
te John Scotus, Eriugena ve Eckhart'ta kemalini - bulmus ve on dokuzuncu yiiz yllda
Al.ma.n din felsefesinin temeli olmustur.
* Bu pantesit goriis te iki esas kavrama dayanmakta idi:

a- Allah, biitiin ayirmann (fark) ve toplamamn (ccm) ustunde mutlak bir birlik (vah-
-det)tir. ) ) .
b- A].lah, parga (ciiz’f) varhklann sa.dece sebebl degil, fakat ayni za.manda zatl ve

cevheridir de. . :
Bu goris ise Iskenderiye felsefesinin bir 6zeti glbxdu' i
- Yaratic bir Allah’in felsefenin de ana konusu oldugu Orta Cagda, onun lspatma ait
- deliller de énem kazand: ve dzellikle, su deliller ele alindi:
1- St. Anselm delili. ‘

* 22 Alemin imkim delili.

3- Mumkunler ve 1llet1emmslerm bu‘ zincir halmde siirlip glt.mesm.m unkansxzhgl
delili.

4- 11k hareket ettirici delili.

5- Gatillet delili. )

6- Noksan olanin kemale gelmesx gerektxgl delili.

Bu delillerden, Yeni ¢agda da, birinci ve ikinci deliller Descartes taraﬁndan ku.llamld.\
ve on yedinci yiiz yilda diger delillerin temeli oldu. Spinoza da St. Anselm ve Descartes
delillerini orijinal bir surette gelistirdi. Leibnitz, Descartes delilini tamamlads, ve.ilemin

89



‘imkim delilini, kafi illet il.kesiné dayandu'dl Kant ise biitiin delilleri iice aywrd: ve hepsi
metafizik deliller olmakla onlary elestirip evham sayd1 ve kendisi bir g&;xt ameh ve ahlaki
delil, daha dogrusu ameli bir inang ortaya atti. :

54 Inanmazsan anlamazsm, :
Eger, once inanir sonra da bilirsen ancak 0 zaman A.Ilah’1 bulabllusm (F. W.IL u)

- 55 (G.God. XL 24; XIL 1, 15; XIV. 11). (Con. p. 273-274).
Sekilsiz ilk madde yokluktah Allah tarafindan yaratllm1§tu' (Ozelhkle bk, Con P-
24-7-24-8 272, 274, 280-298): - . . :
56 (C, God. XI. 21, 32). (Con. p 130 245 249) .
. Allah kelam akildir, baslangictir, oé‘uldur, kudrettxr, hak:kattxr ve semalar ve yerler
onun.la yaraulnustlr (Con. p. 250). . -
} 57 (C. God. XI. 215 XII. 15) (Con. p. 248). -
58 (G. God. XI. 21, 22, 24, 29, 30, 31; XIIL 4, 5; XIV, 11) (Con. p. 89 273-274) -
59 (C. God XI. 21 24— ayrica bk. X, 14). (Gon P-. 95- 118)
60 (C. God. VIL 30; XI. 4~6 XII 15) s
61, (C. God. XI. 4.6). . e
282?2 1k yaratllan aklldan nce zaman yoktur Ora.51 henuz A]lah’m ezehyetxdn' (Con p
7 Ya rabbx' senelcnmz bir g'unden ibarettir, (Gon p- 253)

. Allah indinde bir giin bin yil, bin yil da bir giin gibidir. (C. God XX. 7)
:Allah ezelidir, fakat, Zamanlar Allab gibi ezeli olamazlar. (G God. XII. 15 16)

63 Yaratilig ve zaman hakkinda 8zellikle bk. (Gon. XI. XII) s
" Antik felsefe, dzellikle; mek4n meselesi ile ufragms, zaman meselc51 ile pek ﬂgﬂenemc-
migtir. Ik Cagda zaman meselesini ciddi olarak ele alan Yem-Eflatunculuk olmus, Aug'us-_ -
. tine ise, zaman kavramm du;u.ncelermm temch yapmuistir. . . '

64 Insan alildir. (Con. p. 213). . : o
" Yaratiklar i xgm §uu.rlu bu' hayattan ustun ne vardu"-’ Bedenden de a.saél ne va.rdn-'-’

(F.W.ILxvu).
' 65 Biz, f1z1k1 objelerm var olduklanna ancak manablhnz (C God XIX 18 aynca.
bk. XII. 4). : R S : R
66 Esyanm mahlyetmde tesaduf edilen takdxr ve medhe $ayan ne varsa, onlar, ya.ratlcunn
.- en ziyade tstiin ve vasiflandirlamaz medhine isarettirler. (F W. II Xv11). :
- 67 Bk. Yu.kandak.l 60, 61, 62 sayili ek notlar.
68 Dolayssiyle bk. (C. God. V. 8,9, 10,11; VII 30 VIII 1,9, 10; X 14, 15 17 18,
- 24; XI, 4,5,6,7,9,10,16,21,28; XII, 2,4,5,14, 1725 XIX. 22; XX. 1-3 XXIIZ) {Con.p..
203-204, 245, 247-249, 251-253, 276-280; 336) :

69 (C. God. XIV 27; XXII. 1). : ‘
JInsan, ruhunun mahiyeti ilahi ima_]da yaraulmur yani Alla.h, insan kendi suretmde ’
yaratmstir, (C. God. XII. 23; a.ynca. bk. XVI, 6). .
_ 7 70 (C. God: X1, 17; XII. 3; XIV.'6, 12). (Con: p. 123-130)
71 (G God. 1. 25; XIV. 27) (Con. p. 222) :
|72 (XX, 1,2; XXL 12).
73 (C. God. XIV. 12). .
.74 Dolaysiyle bk. (C. God. XIX. 5-10).

90



Eflstun ve Aristo icin ise, tamamen tersine, devlet, bizzat itilik idi ve insan, ancak,
devletin bir vatandag: olma$: bakimindan anlamini ve 8ziinii kavrayabilirdi.
75 Ozellikle bk. (C. God. XIV. 28; XIX. 17, 25, 26, 28 XX. 5,6,16,22,24,27).

Allah’a inanip onun yolundan gxdenler onun ezeli sitkiinuna kavusacaklardn' (C. God.
XI. 8). :

76 Manastir okullarinda ise ancak, yedi hiir san’at adi altmda. (gramer, hitabet, diya-
lektik “mantik”, hesap, geometri, astronomi ve musiki ) okutuluyordu ve biitiini bunlarin
zirvesini de teoloji tegkil ediyordu. Ayrica bk. Aydm saylh, Higher Educauon in Medleval
1stam, Ankara Universitesi Yillig:, 1948.

77 Bu goris, iki yiizyil sonra, yani, Skolastigin parlak devrmdc deglseccktu'

78 Anselmus’un, bu goriisiinde, Yeni-Eflatuncu f ikirlerden etkﬂendlgx agxktlr Zira,
Plotin igin de var olan, ancak, mutlak varlifa ortak olmast bakimindan vardrr. Esasen,'
skolastigin itk devresinde Yeni-Eflituncu etki hakimdir. Aristo’'nun haknmyet.l, ancak 1kmc11.
devrededir.

Anselmus’un, yalmz Allah’a mahsus olmak iizre strf Allah kavrammdan Al.lah’m dl;a,
ait varhgini da istidlal ettigi bu delilde o soylc demektedir: bir varhk ki daha buyug'u tasar-
lanamaz, onun var olmas: zorunludur..

79 Bu yolda Eflitunun ideleriyle, tiimel kavramlar meseles1y1e sikt 11g151 bulunan, ve daha
sonra, zellikle, Descartes’a etki yapan ontolojik delil namhdir. Fakat, bu delil Gaumlo ve
daha sonra da St. Thomas tarafindan elestirilmistir, . : :

80 Chartres okulunda Bernard, Thierry, Berrard levestns, Gmllaume de Conches ve
6zellikle Gilbert de 1a Porrée soze deger.

Biitiin kilise akidelerini akilla temellendirmek ve 1spat etmek 1steyen Porree ye gore ;
biitiin varhklar maddi olmayan idelere. gére yaratimiglardir. Bu xdelerm ashi da surf suret -
olanda, veya baska bir deyisle, Allah’ta bulunmaktadur. :

Porrée’nin, Boethius’un iki yaznsma. ait serh.l ve Ansto nun son altl Kategonsme alt 5
kiigiik bir yazis: vardir. : ‘ :

Skolastigi surf akli bir temele dayandumak lsteyen Porree ye karslllk skolastlg1 su'f d1m
temele dayandirmak ve sirri bir yolda yiiriimek isteyenler oldu. Bunlardan, ozellikle, soze de-

“ger olan da Clairvaux bas rahibi ve Abelard’in bas diisman: olan Bernard’dir (1091-1153).
Bernard’i, bu Allah’s, akhin iistiinde rit’yet ve temasa yolunda Hugo ve Richard peslediler.
Amaury-Amolrich ve ézellikle Dinant’h David te Islam filozoflarinin etklsx altmda Allah,
ruh ve madde mebdelerinin birligini ileri siirerek bu yolu tam bir panteizme ulagtirds..

Bu sirrilere kargihk ta nusus ozetleyxcxlen titredi. Sirrilerin i 1yman fiili iizerinde gidderle

durmalarina karsthk, bu ézetgiler iymamn muhtevasim bildirme uzermde durdular. Bun-

Jardan, 6zellikle, Lombard’li Pierre, Lille’ 11 Alain ve Sahsbury’h ]ohannes ten soz edile-
bilir.

81 Aristo ceryamna dort yonde kars1 konulmustur

1~ Aristo, hig bir bakimdan kabul edilmek mtenmemx;txr Baslanglgta gok kuwcth
olan bu ceryan, sonradan, énemini ka.ybetmx;nr

2- Aristo, kabul edilmis, fakat, 1bn Riigd’iin onu anladig1 ve a.nlattlgl anlamda kabul
edilmistir. Latin Ibn Ru;d’gulerm en namllsl da ‘Paris’ Umversxtesmden, Brabant’h Slger
(6l: 1282)dir..

Siger, 1bn RU§d’den, insanlar igin ortak bir akx.l oldugu ve olumsuz olan aklm da bu
akildan baska bir sey olmadig:; alemin, ezeldenberi mevcut olup Allah tarafindan belirli
bir zamanda yaratlmanus bulundugu fikirlerini almi ve bu fikirler yiiziinden. de kilisenin

91



“hiicumuna ugramls, bu tchlikeyi savmak igin de gergegin ¢ift oldugunu ileri sﬁrmﬁstﬁr ki

bakimindan dogru olan bir sey, ilihiyat bakimmdan yanhs Olabllll‘ ve bu hil bir celisme
gostermez. Fakat, kilise bu fikri reddetmistir. )

3- Aristo, kabul edilmis, fakat, Augustine’in goruslenyle uyusturularak kabul ed.llrms-
tir. Bu yolu temsil eden Fransisken tarikatdir ve en énemli adami da Bonaventura’dir,

4. Esas olarak Aristo kabul edilmis ve onun fikirleri {izerine yeni bir ildhiyat ve felsefe
kurmaga calsilmistir. Bu yolu temsil eden Dominiken tarikatidir ve en énemli adami da
Aquina’h St. Thomas*dir. Bu yol, dahia sonra, kilisenin de resmi yolu olmu$ ve bu siire klllse_
en yiiksek devrini yasamstrr.

82 §t. Augustme’de de oyle idi. ‘

83 Mugsriklerden maksad, Latin Ibn Riisd’¢iiler, yani (Siger)cilerdir.

84 Bu eser su ana konulan kaplamaktadir: Allah ve ona ait meseleler ; sudur ve esyamn
farklilagmasi; ruh, ruh kuvvetleri ve bilgi; iradi ve iradi olmayan fiiller ve segme meselesi;
akla ve ahlaka ait faziletler; kanun ve gesitleri; magfiret ve sebebi.

85 Bk. (Summa Thelogica, sual. 111). - _

86 Bk. (Summa Theologxca, sual. XLIV XLV, XLVI) (Summa Contra Gentlle
I11. 18,25). o . -

~ 87 Bk. (Summa Theloglca sual. XLVII) . :

88 Bk. (Summa Theologica. sual. IXXXII, IXXXIII Part (I II) sual. VI VIII, XIII) :

89 Duns Scotus’un iradenin. {istiinliigi nazanye51 Bacon, Descartes, Lelbmtz ve daha .
bazi filozoflan etkilemigtir. . Co

90 Birinci ilk madde, aragsiz olarak Allah tarafindan yara.tllmls ve §ek1llendm.lmlst1r, o,

‘ bu_tun varlifin en genel temelidir.

Ikinci ilk madde, doguslann ve oluslenn dayanagxdu', 1kmc1 veya yaratllm).s a.lemlerm-
-etkisiyle agiklamr.

Ugiineit ilk madde, tabiat. tarafindan icten meydana getirilen sureti ald1ktan sonra
san’atkdr tarafindan ve genel olarak distan sekil alan maddedir ve dolaylslyle san atkann .
tasarladifa sekle nazaran henuz belirlenmemistir, o

91 Duns Scotus’a gore insanlarin ve meleklenn vucudunda. bulunan madde, cisme ait
maddeden ¢ok farkhdr, ‘

92 Allah’tan bagka her sey, ve hatta, ruhlar bile madde ve suretten b1re§1kt1r )

93 George Clarke Sellery, The Renaissance, p. 174-180, Washintgon Uni., 1962. Yusuf
Kerem, Tarih al-Falsafa al-Avrubiyye fi'l-Asr  al-Vasit, s. 130-137, Kahxrc, 1957. R.
Carton, La synthése Doctrinale de Roger Bacon, Paris, 1929. '

94 F.C. Copleston, Medieval Philosophy, P. 118-152, New York, 1961 David Know-
les, The Evolution of Medieval Thought, P. 318-340, Longmans, 1962. Paul Edwards
(Edit), The Encyclopedia of Philosophy, vol, 8, P. 306-317, New York, 1967.

95 Ozellikle bk. W.R. Inge, Christian Mysticism, P. 149-164, New ‘York, 1956.
Cavit Sumer, Mistisizmin Ana hatlani, s. 77-78, 93, Ankara., 1966. Eckhart okulu igin .
zellikle bk:

96 W.R. Inge, ayni eser, P. 168-184 Cavit Sumer, ayni eser, s 11, 12, 56, 65 98

Sidney Spencer, Mysticism in World Religion, P. 238-241, Penguin Books, 1963.

92



: islimda Felsefenin Dogus;u
Ek Notlarl

1 Emevxler devri igin bk Edward G. Brownc, A thera.ry History of Persxa, vol l p
209-247, Cambridge, 1951. :

H.G., (arap gev.) Adil Zuaytir, Mecali al-Islam, s. 73-82, Kahire, 1956

Nacib Ullah, Islamic Literature, p. 37-45, New York, 1963.

R.A. Nicholson, A therary History of The Arabs, p. 181-254, Cambndge, 1952.

2 Hikmet Evi’nin arap fikri {izerine etkisi icin bk Ismall Mazhar, Tar:.h al-Fikr al-

Arabi, s. 61-81, Beyrut. ) .

3 Abbasiler devrindeki ilim hareketleri ve terciimeler igin . bk Haydar Bammat ‘
(Arapga gev.}. Adil Zuaytr, Mecaliyy al-Islam, s. 83-100, Kahire 1956. ‘

Ali al-Cundi, Atvar al-Sakafa v’al-Fikr fi lea.l al Aruba v al-Islam, s, 159-224, Kahlre,
'1960.

Ahmed Emm, Duha al-Islam, (Abbasiler devrinde Fars, H_mt kiiltiirleri; Yunan ve '
"Roma killtiirlerinin Sarka gegici; biitiin bu kulturlerm Irakta birlegmesi) cxlt, 1, s. 164-

", 386, Kahire, 1961.

De Lacy O’Leary, Arabic Thought and Its Place in History, p.89- 123 London, 1954.
De Lacy O’ Leary, How Greek Sciences Passed to.the Arabs, (Nasturiler ve mektepler)
- p. 47- 73, (belli bash terciimeciler ve terciimeler) p. 155 176 London, 1957
Edward G. Browne, ayni eser, p. 251-309..
Ismail Mazhar, ayni eser, (Suryani tercumecﬂet ve medreseler) s. 7-23
Nacib Ullah, ayni eser, p. 45-64.
Rom Landau, (arap. gev) Munir al-Baa.lbakl, Al-Islam v al-Arab s. 58-84 Beyrut
1962. . g
R.A. NlChOlSOIl, aym eser, p. 254-365
- Tor Andrae, (Fransiz. gev.) Jules Roche, L&s Ongmes de L’Islam et le Chnstmmsme,‘
(Suriye kiliseleri), p. 130-145, Paris, 1955. ‘
Cemaleddin al-Kifti, Ahbar al- Hukema, (belli bash tercumecﬂer) s. 57-58, 80-85,
161-162, '173-174, 182-184, 232-234, 240-248, 256, Misir, 1326. :
Zahiruddin al-Bayhakl, Tatxh Hukema al—Islam, (belh baslt tercum&szler) s. 16-29
© Sam, 1946.
Genellikle Me*mun’ devri igin bk. Ahmed Farid Rufaf, Asr al-Me’mun, Kahire, 1927.
-4 Suryani’ tercumemler igin genelhkle bk. Cebrail Aydm, Tarihte Suryamler, Istanbul,
1964.

Murad Ka.tml ve Mu.hammed Hamdl, Tarih al-Edeb al-Suryani min Ncs etihi ila al- L

Fath al-Islami, (M. ikinci yiiz yilda Stryani yazarlar) s. 57-66; (M. liglincii ve dordiinci
yiiz yillarda Siiryani yazarlar) s. 67-91; (kilisenin béliinmesi) s. 92-98; (M. besinci yiiz

93



“yilda Suryam yazarlar “Ya’kub1 ve Nastunler”) s, 99-121 (M be.smcx yiiz yllda Yunanca- _
" dan nakil) 's. 121-129; (M. altina1 yiiz yiiz yilda Siiryani yazarlar “Ya’kubi ve Nasturi-
ler”) s. 136-162; (M. altinc1 yiiz y11da Yunancadan nakxl) s. 162-169; (Farscadan na.kxl) s.
169-172, Kahire, 1949. .

5 Sergius ailesi i u;m bk: De Lacy O’Leary, How Greek Scienes... p. 138-142

) .G ibn “al-Mukaffa’in Aristo - terciimeleri icin 6zellikle bk. Abdurrahman Badawi,
(Mustagriklerden terciime), Al-Tiras al-Yunani fi’l-Hazara al-fslamiyye, Kahire, 1946.
. .7 Yunan felsefesinin Iskenderiye yolu ile Islama geglm ve tercurneler i¢in ozelhklc bk:
Abdurrahman Badawi, ayni terciime, s. 23-61. )
Hanna al-Fahuri ve Hahl al-Carr, Tanh al-Falsafa al-Arab1yye, s. 325-344 Beyrut, *
1963. : : :
. Henri Corbm, H.lStOll'C dela phllosophxe Islaquue, p- 13-30, pans, 1964
- Ismail Mazhar, ayni eser,.s. 23-61.
J. Stewart Robinson, The Ttadmonal Near East, p. 147-165, Prentu:c-Hall 1966.
. Kemal al-Yazic1 ve Antuvan Gattas Kerem, I’lam al-Falsafa Al-Arabiyye, s. 391-
479, Beyrut, 1957, :
M.M. Shanf (arap. gev) Ahmed Salabl, AlL-Fikr al-Islami, s. 111- 178 Kahire, 1962
.~ :M.M. Sharif, (Edit) A History of Muslim Phihosophy, p. 111-126, Wiesbaden, 1963.
R Muhamnied‘ al-Bahiyy, .Al-Canib al-Ilahi min Tafkir al-Islami, (Iskenderiye ve diger
medreseller) s. 164-181; (terciime ve terclimeciler) s. 189-229, Kabhire, 1951.
Omar Ferruh, Al-Arab v’al-Falsafa al-Yunaniyye, s. 133-170, Beyrut, 1960.
Omar Ferruh, Al-Falsafa al-Yunaniyye fi Tarikiha il’al-Arab, Beyrut, 1947,
Nacib Baladi, Al-Tarih Madrasa a.lLIskenderxyye ve Falsafatuha, Misir, 1962. .
- . Semseddin Giinaltay, Felsefe-i Kadime Islim Alemine Nasxl Glrdx? Darulfiinun
. Ilahlyat Fakiiltesi Mecmuasy, say1. 2, Istanbul, 1929. _
Serefeddm Yaltkaya, _Yunancadan Arapqaya ik tercumeler, Terciime Dergisi, say1.
31-32, - .
Yuhanna Kamlr, Usul a.l-Falsafa a.l-Arablyye, (Ruha ve Nusaybin, Cundisapur, Isken-
" deriye, Antakya, Harran, Bagdat medereseleri) 5. 105-115; (Huneyn. b. Ishak, Yahya
b. Adiyy, 1bn al-Batrik, Ishak b. Huneyn, Abu Bisr Matta, Ibn Naime, Kusta b. Luka,
Sabit b. Kurra, Abu Osman al-Dimigki, Abu Ali b. Zur’a, Abdullah b. Mukaffa’, ALBiyru-
*- ni, Inb Dehen... gibi tercii,nieciler.ve terciimele_r) s..116-136, Beyrut, 1950. o
. Mas’udi, (Fransiz cev.) B. Carra De Vaux, Le Livre De L’Avertissement et De La

-Revission, p. 158-172, 438-452, Paris, 1896. Dolayisiyle genellikle bk, Abuw’}-Hasan Ali

b. al-Huseyn al-Mas’udi, (Basan) Abdullah Ismail al-Savx, Kitab al- Tanbxh va -I-ISra.f
- Kahire-Bagdat, 1938. : :
: " 8 Gnosticisme i icin 6zellikle bk. Paul Edwards (basan), The Encycloped.la of Phllosophy,
" vol. ITI, p. 336-347, London, 1967. :
9 Terciimede Iran ve Hind yolu ile. onlardan yapllan tercumeler 1gm bk. Phlhp K

" Hitti, Islim and the West, p. 33-48, New York, 1962. . ‘
" . "10 Gazneliler devri (zellikle Sultan"Mahmud’un’ olumune kadar) 1gm bk Edward
G. Browne, ayni eser, vol, II, p. 90-165. ’ :

11 Kitab al-Tuffaha igin bk. Abu Reyde (T_] Boer’dan tercume), Tanh al-Falsafa
‘fx’I-Isla.m, s. 30-31, Msir, 1948, ’

12 Kitab al-Asolocya i igin bk. Yuhanna Kamir, aym eser, s. 97- 100. Dolaylsxyle ayrica B
"bk. Abdurrahman Badawi, Eflotin ind’al-Arab, Kahire, 1955.

.. Esolocya kl!iabl Islam felsefesini oldugu kadar Islam tasawufunu da etkilemigtir.

94



13 Iskenderiye medresesi ve felsefeleri igin 6zellikle bk Nacib Baladi,ayni eser, s. 77-121.
Abdurrahman Badawi, Al-Twas al-Yunani... (Iskenderlycden Bagdada gegen mlras) :
s. 37-100, Kahire, 1964. Muhammed al-Bahiyy, ayni eser, s. 109-164..

14 El-Kindji icin ozellikle bk. Cemaleddin al-Kifti, ayni eser, s. 240-248,

1smail Hakk: 1zmirli, EI-Kindj, s. 6,8,14-24, Istanbul, 1338.

Ismail Hakk: Izmirli, Istimda Felsefe Ceryanlari, Dariilfunun Ilaluyat Fa.kultmx
Mecmuasi, says. 13. Aynca bk. Ibn al-Nadim, Al-Fibrist, Kahire, 1348. .

15 Bu konuda Farabi igin &zellikle bk. Zahiruddin al-Bayhakl, ayni eser, s. 30-35 Ce- .
maleddin al-Kafti, ayni eser, s. 182-184. Ismail Hakk: Izmirli, Iki Tiirk Filozofu, Darulfunun
Edebiyat Fakiiltesi Mecmuasi, cilt. 4, sayr. 5, 1926; cilt. 5, say. 3,4, 1927 Tsmail Hakki
Tzmirli, Islimda Felsefe ceryanlari, Duriilfunun Ilahiyat Fakiiltesi Mecmuasi, sayt. 14, 1930.
Semseddin Giinaltay. Tiirk Filozofu Fa.raba, Dariilfunun Edcbxyat Fakiiltesi Mecmuasi,
sene. 2 sayw. 1; 2, 1922. :

95



~ FARABI
METAFIZIK EK NOTLARI

1- Abu Nasr Muhammed b. Turhan'b. Uzluk al-Farabi al-Turki. : ]

Sark ve Garp kaynaklarinca Tiirk oldugu kesinlikle kabul edilmis olan Farabi’nin, hem,
- Aristo’nun eserlerini en iyi anlayan ve en iyi serh eden, hem, biiyiik bir 4lim, hem de
Islam felsefesinin en biiyik filozofu oldugu hakkmda ézellikle bk. Tbn Hallekan, Vafayat

al-A’yan ve Anba’Abna’ al-Zaman, s. 239, Misir, 1948,

B. Carra De Vaux, ayni terciime, p. 171.

- George Sarton, Introduction to The Hlstory Of Science, vol 1, p 268-269 Washing--
ton, 1933.
;  Farabi’nin hayat ve eserlen icin ayrica bk. Ibn Abi Usay’bxa, Uyun al-Anba’ fi Tabakat
al-Aubba’, cilt. 2, s. 133-140, Kahire, (H.) 1288.

Cemaleddin al-Kifti, 1hbar al-Ulimé bi-Ahbar al-Hukama, s. 182-184; Mlsu, (H)'
1326.

Zahiruddin al-Bayhaki, Tarih al-Hukami al-Islam s. 30-35, Dlrm;k 1946. -

Ibn al-Nadim, Al-Fihrist, s. 368, Msir, (H.) 1348.

Semsettin Giinaltay, Tiirk Filozofu Farafi, Darulfunun Edebiyat Fakiiltesi Mecmuas:,
cilt. 2, sayr, 1,2,

Ismail Hakki Izmirli, Tki Tirk Filozofu, Darulfunun Edeblyat Fakultesx Mecmuas:,
cilt, 4, say1. 5; cilt. 5, say1. 3,4.

Adnan Adwar, Farabi, Islim Ansiklopedisi, cilt, 4 s. 450-469 (Bu ya21 1947 de ayn
basim olarak yaymlanmagtir). ‘

Ahmet Ates, Farabi’nin eserleri, F: arabi Tetkikleri,s.111-126, Istanbul Umversxtesx, 1950.

Muhammed Emin al- Hanci, Al-Macmu (Farabi’ye ait dokuz rlsale), s. 101-103 (Ahbar al-
Hukama’dan naklen), Misir, 1907. :

' Katip Celebi, Kasf al-Zunun, cilt. 1, Istanbul, 1941.

Robert Hammond, The Philosophy Of Alfarabi And Its Inf luence on Medieval Thoug-
ht, (Life and Works), New York, 1947. :

Brockelmann, Gal 1943 (Son basim), I, p. 232-236. Gal, Suppl,, I p. 375-378, 111, p.
1204. ’

Tagkoprii Zade Ahmet, . (tirk. gev.) Kemalettin Mehmet, Mevzuatal-Ulum, cilt. 1,
s. 341-343, Istanbul, (H.) 1313.

Inb al-Iberi, Tarih Muhtasar al-Duvel, s. 295-297, Beyrut, 1890,

Yusuf tlyan Sarkis, Mu’gam al-Matbuat a.l-Arablyye Wa'l-Muarraba, s.- 1424-1425,
1426, Kahire 1928.

Farabi’nin bazi eserlerinin biitiini, balearmdan da par qalar secilerek Tiirkgeye tercii-
me edilmistir. Ismail Hakki lzmirli’nin Darulfunun Edebiyat Fakiiltesi Mecmualarinda

.96



dolayisivle yaptig1 terciimeler bunlarin basinda gelir.- Ayrica bk. . Kivamettin  Burslaa
ve Hilmi Ziya Ulken, Farabi, Istanbul, 1941. Kivamettin Burslan, Uzlukoglu Farabi’nin
eserlerinden secme pargalar, Istanbul, 1953.

Prof. Nccan Lugal ve Prof. Aydin Sayili, Abu Nasr Farabi’nin Hal4 Uzerine Makalesi,
Ankara, 1951, : .

Prof. Ahmeét Ates, Ilimlerin Sayim, Istanbul, 1956.

Nafiz Daniyman, Al-Madine al-Fadila, Istanbul, 1956.

Farabi’nin belli bagh eserlerinin adlan (ek notlarimizdan kullandigimiz sekdlenyle)
asagidadir: .

1- Fu. - Fusus al-Hikem.

2~ Ta.-Al-T2’likat.

3. Te.-Kitab al-Tenbih ala Sabil al-Saada.

4~ S.M.-Kitab al-Siyasa al-Madaniyya. .

5- Mu.-Risale fi Isbat al-Mufarakat. .

6- Z.-3arh Risale Ziynon al-Kabir al-Yunani.

7- D.K.-Tacrid Risala al-Daavi al-Kalbiyye.

8- M.F.-Kitab Ara’ Ahl al-Madina al-Fidila.

9- T.S.-Kitab Tabhsil al-Saada.

10 G.H.-Kitab 'al-Cam’ beyn Re’yeyn al-Hakimeyn Aflatun al- Ilahl va Anstutahs

11 M.A.-Makala fi Maaniyy al-Akl.

12 U.M.-Uyun al-Mesail.

13 M.M.-Mesail Muteferrika (Cevab Mesail Siiile Anha).

14 F.U.-Fazilat al-Ulum (Nuket Abi Nasr al-Farabi fima Yasuhhu va la Yasuhhu min
Abhkam al-Nucum).

‘Farabi’nin eserlerinden (1,10,11,12,13,14) sayilan hizasinda olanlar (A’raz Maba’dat-
tabia, Cami’ al-Esya elleti Nebhas Anha fi haza’l-1lm, Ma Yanbagi en Yukaddem Kabl
Taallum al-Falsafa) adlarim tapiyan diger ii¢ kitabla birlikte Muhammed Emin a.l—Hanc1
tarafindan Misirda 1907 tarihinde nir arada basilmigtir.

2. Bu konuda &zellikle bk. Ismail Hakk: Izmirli ile Semsettin Giinaltay’m Darulfunun
Edebiyat Fakiiltesi Mecmualarindaki Farabf’ye ait yazilari. Yukanda béliim I, deki ek not:
15. Aynica bk. George Sarton, A History Of Science, p. 495, London, 1953.

Tbrahim Madkour, La Place d’Alfarfbi Dans L’Ecole Ph.xlosoph.lque Musulmane, P-

" VII-VIII, 219-222, Paris, 1934.

Aldo Mieli, (arap. gev.) Abdulhalim al-Naccar, Muha.mmed Yusuf Musa, Al—Ilm
Inda’l-Arab, s. 149-154, Kahire, 1962,
Kadri Hafiz Tufan, Al-Ulim Inda’l-Arab, s. 139-147, stlr, 1960.

3 Gramerci Yahya.

4 Ogellikle bk. Ismail Hakks Izmirli ile Semsettm Guna.ltay n Darulfunun Edeblyat
Fakiiltesi Mecmualarindaki Farabi’ ye ait yazilari. i

Geoge Sarton, Introduction to The History... p. 628-629,

Ibrahim Madkour, ayni eser, p. 15.

5 Farabi, Aristo metafiziginin kuvve ve fiil nazariyesini kendi metafizigine temel olarak

almakla bera.ber onun metafizigi, Aristc’nunkinden, 6zellikle, ii¢ noktada ayrlir:

A~ Arxsto’da Allah ve madde birbirinden bagimsiz iki ayr varhktir. Ancak, Allah,
maddeye suretini verir ve 4lemin merkezinde bulunur. Farabi’de ise Allah ve madde
birbirlerinden ayr: varliklar degillerdir. Madde, ezelden Allah’a dayanmaktadxr
- ve zoru.n]ulugunu da Allah’tan almaktadir.

97



B—- Ansto’da Alla.h, lemi, sadcce, guzelhk ve 1y1hk kurallarna ve belirli hedeflere gére
mekanik olarak idare eder. Farabf’ye gore ise, tersine, bilerek ve zorunlu olarak ida-.
re eder. Allah’in bu bilgisi ve etkisi de determinizmden bagka bir sey degildir.

© Farabfi’ye gore esyamin Allah’tan suduru kasd yoliyle degil, tabii yol ile de degil, fa-
kat, Allah’in kendini bilmesi ve viicutta hayr nizaminin bas1 olmas: haliyledir. Do-
layisiyle, egyanin zuhurunda O’nun bilgisi ve rizas: vardir. Su halde, esyanin viicu-
dunun illeti Allah’m ilmidir ve Allah’in egyaya ilmi zamani degildir. Allah, zorunlu

" olap, yani tiimelleri, dlemin kanunlarmm bilir, tikelleri bilmez. (U.M., mesele. 6).

C— Aristo’ya ‘gore “ilk hareket - ettirici. olan Allah, ayni zamanda, tumel akildirve

- maddeye mekanik . olarak etkide bulunur. Halbuki, - Farabi’ i'ye gore Allah,

biricik zorunlu varlik, biricik cevherdir- Farabi’nin metafizigi bu zorunlu cevher

_ fikriyle tam bir determinist hal almis.ve etkisi Spinoza’ya kadar uzanmy- -

tir. Esya dlemi, varhfm ve zorunlulugunu béyle zorunlu bir Allah’tan ahr, fakat,

Allah, tiimel akil degildir. Tiimel akil, Allah’in yarattigs ilk sey, O’ndan ilk sudur

edendir. Bu bakimdan Aristo’da Allah ile ilem arasinda araci bulunmad.lgl_

hilde Farabi’de sudur\nazanyes: geregince, ilk akildan itibaren bir takium akillar,

nefiler ve felekler aracilik ederler. (Farabi’nin alkillar ve felekler nazariyesi. igin
ozellikle su risalelerine bk. M.A.; U.M.; Mu.; Z.; D.K.; Fu.,). Ayrica bk. (Ismall

Hakki- Izm.lrh nin yukanda. isaret edilen Farafi hakkindaki yazilari). :

Fam.b P’ye gore biitiin varhklar Allah’m &ziinden (zatindan) gikmigtir; O’nun dziiniin
geregidir; O’nun &zii . tarafindan irade edilmis olup O’na.aykin degxlduler, zorunlu
varligin iradesi de O’nun rizas: ile inayetinin aynidir. Esya, ancak, Allah’mn zati hakikatina
“nisbetle vardir (Ta:, s.2). Insan, Emir-ve Halk ilemlerini kendinde torlamistir. Giinki,
insanin ruhu Rabbm Emrinden (mahiyeti.ndcn),v bedeni de Rabbin Yaratipindandir (Fu.,
30).

6 Iskcndenyc fﬂozoflan da Eflatun 11e Ansto yu ve Fi lsagor u b1r]e§tu'mege ga11§m.1$-

lardir. . :

7 Bk, (Farabl, C. H., s. 97-100).
+.Omar Ferruh, “Abkariyya al-Arab fi'l-Ilm va’l-Falsafa, s. 95, Beyrut, 1952. Ayrca
. bk.” Farabi, (Yaymlayan Muhsin Mehch), Kltab Falsafa Aristatalis, makale. 1, Beyrut,
“1961 :
8 Burada su noktaya. i;éret etmek fayda.h olur:

Prensip bakimindan Yunan felsefesi determinist, Islam felsefesi ise yaraticitir. Deter-
-minizme gSre_varhk, yaratilmus degil, ezelidir. Bu ezelf olan varlik karsisinda Allah (Demi- .
. urgos)in rolit ise, sadece, bu varhga sekil vermekten, Kaos’u, Kozmos haline koymaktan
_ibarettir. Yaratic1 goriise gore ise alem yaratilmugtir, dolayssiyle, yok olacaktir. Her basl

gxc1 olamn bir sonu olmas zorunludur,

. Islam filozoflar - Yunan felsefemm Islamhik a<;1smda.n aglklamak gayesiyle Yunanin

ezehyetgu fikrini kendilerine gore islemigler ve bu islemede bazilar: dini, bazilan da felsefeyi
. esas almuslardir. Islam felsefe tarihinde (Temsilciler) ve (Te’vilciler) diye de ikiye ayrilan
. Islamfilozoflarindan Farabi felsefeyi esas tutarak akilet Yunan felsefesi ile Islam dinini,
- tasavvuf yoluyla, bir kader ve ezeli irade fikrinde bagdasgtirmistir. (Fu., fés., -58, 59).
.+ Farabi’nin dinle felsefeyi uzlastrma konusu igin ayrica bk. (Farabi, C.H., mesele. 10-
18, - | | '
. Ismail Hakla Izmirli’nin metafizik ek not. 2 de isaret edilen Mecmualardaki yazilari,

- Ismail Hakks Tzmirli, El-Kindi, s. 57-58, Istanbul, 1338, . '

Ismail Hakk: Izmirli, Yeni Iim-i Kelam, cilt. 1,s. 140, Istanbul, 1339:1341.

98



Abu Reyde ayni terciime, s. 158.

Cozef al-Hagim, Al-Faraqi, s. 59-70, Beyrut, 1960

Tevfik al-Tavil, Kissa al-Niza’ beyn al-Din va’l-Falsafa, (Fara.b1 klsml), Misir, 1958

Kemal al-Yazici, Al-Nusus al-Saiga, s. 100-109, Beyrut, 1966. :

Muhammed Yusuf Musa, Beyn al-Din va’l-Falsafa, s. 54-63, Kahire, 1959.

Emile Bréhier, La Philosophie du Moyen Age, p. 93-100, Paris, 1949. .

Dinle felsefe arasinda baglanti meselesinde baz filozoflarn fikirleri hakkinda ayrica bk:

Ibn Mazm-(Al-Fisal fi’l-Milel va’l-Ahva va’l-Nibal). -

Ibn Rugd-(Fasl al-Makal fima beyn al-Sarla va’l-Hikma nin al—lttlsal)

Ibn Sina-(Risala al-Tabiiyat). :

Al-$ahristani-(Al-Milal va’l-Nihal).

Ibn Taymiya-(Beyan Muvafaka Sarih al-Ma’kul li Sahih al-Mankul).

Abu Hayvan Tavhidi-(Al-Mukabasat)....... ‘

Dinle felsefe arasindaki baglanti hakkinda din adamlannin f1k1rler1 igin ayrica bk:

Ahmed b. Abdurrezzak al-Makdisi-(Al-Lataif).

Ragib al-Isfahani-(Al-Zaria il Mekarim al-$aria).

Ragib al-Isfahani-(Tafsil al-Nes’eteyn fi Tahsil al-Saadeteyn).

Gazali-(Tahafut al-Felasife).

Gazali-(Al-Munkiz min al-Dalal). _

Takyeddin al-Sahrzuri-(Fatava ibn al-Salah fi’t-Tafsir va’l-Hadis va’l-Usul va’l-Akaid).

Ibn Kayyim al-Cavziye-(Miftah Dar al-Saada va Mansur Velaya al-llm va’l-Irade).

Muhammed Abduh-(Risale al-Tavhid). '

Tasképrii Zade Ahmet Mustafa-(fotah al-Saada ve Misbah aJ-Slyade- Mevzuat al-
Ulum-).

Din ve felsefe baglantis: hakkinda olumlu ve olumsuz gérissler igin, genellikle (Tabakat)
kitaplarina da bas vurulabilir. Bu konu i¢in ayrica bk. Mustafa Abdurrazlk Tambhid li-
Tarih al-Falsafa al-Islamiye, s. 72-98, Kahire, 1944.

9 Kitab al-Rububiye de denen bu kitap, aslinda, Plotin’in (Enneades)larimn 4,5,61nct
baplariyle Efldtun’un (Devlet) ve Aristo’nun (Metafizik)inden bir karmadir.

10 Bk. Ismail Hakki Izrmrh nin Darulfunun Edeblyat Fakiiltesi Mecmua.larmdakl
Farabfi’ye ait yazilan.

Ibrahim Madkour, ayni eser, p. 9-10.

11 Kivamettin Burslan, Uzlukoglu Farabi’nin Eserlerinden chme pargalar, Ismail
Hakk: Izmirli’nin mukaddimesi, s. 1-24, Istanbul, 1935.

12 Bk. (Farabi, F.U,, fasil. 1,2,3,7). (Farabi, Te., s. 19-26). (Farabi. M.M.,, soru. 8,15,
24). .

13 Hammond, Farabi’nin bir Theocentriste oldugunu séyler. Bk. Robert Hammond,
ayni eser, girig. . '

14 Ozellikle bk. (Farabi, Fu., fas. 58, 59). Ansto’da. Zorunluluk igin bk.J. Cheva.her,
L’ldée de Nécessaire Chez Aristote Et Chez Ses Prédecesseurs, p. 99-170, Paris, 1915.

15 Ozellikle bk. (Farabi, Ta.,s.2,17). (Farabi, Mu., s.4). (Farabi, Z.,5.3-4). (Farabi,
F.U.,, fasil. 16,17). (Farabi, G.H., s. 100-105). (Farabl, U.M.,, mesele. 3-6) (Farabx, Fu.,
fas. 58,59). .

16 Eflatun’da viicut iki gesit idi: zihni ait olan ide’ler ve disa ait olan objeler. Asil viicut
ta ide’lere ait olan viicut id; objeler, ide’lerin gélgeleri idi ve yokluk hiikmiinde idi.

99



Aristo’ya gére de viicut, zihne ait ve disa ait olmak iizre iki gegit idi. Fakat, onda, ide
ferdin iginde idi; maddeden ayn olarak bir suretin varlig: imkénsizd1.

Farabf’ye gore de zihne ait viicut, ancak, sahislar arac ile mevcutturlar ve. tumeller
meselesinde Farabi’de de (ante-rem), (in-rem), (post-rem) simflamas: vardir.

Farabi §6yle demektedir: .

Varlik tig kisumdir: vacib, miimkiin, ‘miimteni.

Varliga gelis ve yok olus (kevn ve fasad) dleminde once bulunmaylp sonradan olan her
" sey viicudu miimkiin olandir. Eger viicudu miimteni olsayd: viicut bulmazdi. Eger viicudu
vacib olsaydi her zaman mevcut olur, mevcut olmadifi olmazd: (lem yezel ve 14 yezal).

Vucudu kendinden olmayan hér mevcudun viicudu miimkiindiir. Vicudu miimkiin
olan her geyin viicudu da bagkasindandir. Egér o bagkas: da viicudu miimkiinlerden ise
biitiin miikiinler en sonda viicudu vacib olana, yani kendinden olana dayanmak zorundadir-
lar. ’ ) :

Hic bir sey kendi kendisinin illeti olamaz. Giinkii, illet, illetlenmisten bizzat Gncedir.

Her hangi bir seyin mahiyeti de kendisine 4nz olan viicuda sebep olamaz. Ciinkii, il-
letin viicudu illetlenmisin viicuduna sebeptir. Fakat, mahlyctm biri kazanan digeri kazan-
diran iki viicudu yoktur.

Her hangi iki seyin kargilikli olarak birbirine illet olmas: da caiz degildir...

Sonu gelmeyen miimkiin illetler silsilesi de caiz degildir. Ciinkii bunlarin her birinde araci
olmak hassas1 vardir... Su hilde, miimkiinlerin, en sonda, maddji, suri, gaf ve fail illetlerden
uzak olan bir vacib viicuda dayanmalan zorunludur. (Farabi, Z., s. 3-5).

Miimkiinlerin, en sonda, bir sebepsiz viicuda gelip dayanmalar1 zorunludur. (Farabi,
Mu., s. 3). : )

Deney, sadece, miimkiin olan seyler icindir, yoksa, zorunlu veya olmasi miimkiin ol-
mayan eyler i¢in degildir. (Farabi, F.U., fasil. 8). :

Ategin yakmasi, suyun 1slatmasi, karin sogutmas: gibi seyler zorunlu saylhrsa da gergek-
ten béyle degildirler. (Farabi, F.U., fasil. 9).

Miimkiin igler, mechul olduklarindan dolayr her mechula mumkun dediler. Fakat,
is, boyle degildir. Burada umum ve husus vardir: her miimktin meghuldur, ama, her mechul
miimkiin degildir. (Farabi, F.U., fasil. 10}).

Vicib ve miimkiin haklinda aynca bk. (Farabi, D.K,, s. 2-3) '(Farabi, Ta., s. 5-6).
(Farabi, Fu., fas. 7-10).

17 Bk. (Farabi, Z,, s.5).
- Mutlak hareketin illeti suretler verici (Vahib al-Suver)d1r, dolay1s1y]e, yakmanin ve
atesin illeti suretler vericiden baska degildir; ve bunlarin her birinin digerine illet olmas:
caiz degildir. (Farabi, Ta., s. 25).

Sebepsiz viicudun zat1 bile kendi viicuduna sebeb olamaz. (Farabi, Mu,, s. 4)

Mevcutlar silsilesinin sonunda &yle bir mevcuda varlir ki artik, onun i¢in mebde’ (ilke,
prensip)lerden hic bir mebde’ asla séz konusu olamaz. Artik onun haklinda viicudu nedir,
viicudu nedendir, viicudu nigindir sorular: sorulamaz. Belki o, sézii gegch biitiin mevcutlar
igin ilk mebde olur ve onun viicudu biitiin mevcutlara, en iyi vechile, mebde olacak kendisi
ile, kendisinden ve kendisi i¢in olan en miikemmel viicuttur. (Farabi, T.S.s. 15).

Onun vﬁcudundan daha miikemmel bir viicud yoktur. Onda viicut noksanh#: yer tu-
tamaz. ’

O, kendiliginde (zatinda) zahirdir ve zuhurunun siddetinden dolayz da bafmdlt Her
zahir olan sey onunla zihirdir; o, gériinmeyen §eyleri gériiniir yapan giines gibidir. O, giz-
liliginden dolay: degil, 1akin, zuhurunun siddetinden dolay: batndar.

100



Haklkin ziti hiiviyctiﬁdc ne cokluk ne de baska seylerle kar1§m1; olmaklik vardrr, O,
sadece, kendi kendisiyledir. Cokluk ve baska seylerle kansmis olmakhk onun zatindan son-
radir, zuhurundadir, Zati bakimindan o, kendi birligindedir; zuhuru bakimindan da zihir
olur ve bu zuhur, gercekte, zitinda zuhurdur ve onun zuhuru ile her sey z&hir olur. Bu
~ zuhurdan sonra onun igin, her sey ile, ikinci bir zuhuru daha vardir ki bu zuhur eserlerle

(ayetlerle) olan zuhurudur. Onun ziti ile olan zuhurundan sonraki bu ikinci zuhuru
goklukla iligkilidir ve bu birlik (vahdet)ten ibaret olan ilk zuhurunun sudurundandir. (Fa-
rabi, Fu. fas 64; ayrica bk. fas 58). . Co :

Mevcutlar iki kistmdir: birisi zitt balimindan viicuda vécib (zorunlu) olmayandir,
buna viicudu miimkiin derler. Digeri de zit1 bakimindan viicudu vicibtir, buna da viicudu
vacib derler. Viicudu miimkiin olam yok saymak olamaz bir sey degildir, Miimkiinler
daima bir illete - muhtagtir ve miimkiin olan geyler en sonda vacib olan viicuda, yani ilk
mevcuda dayanmak’ zorundadirlar. - - . ) R .

"Viicudu vicib olam yok saymak olamaz. Onun viicudu i¢in illet te yoktur. Onun
" viicudunun gayri de caiz degildir. O, esyanin viicuduna ilk sebeptir. Onun viicudunun ilk

viicut olmas1 ve biitiin noksanliklardan uzak olmast zorunludur. Tam olanin viicudunun da
en tam viicut olmasi ve madde, suret, fiil ve gaye gibi illetlerden uzak olmas: gereklidir.

Viicudu vécib olanmn ne cisim gibi mahiyeti ne de cinsi, fash ve haddi vardir. Onun
iizerine burhan da olamaz. Belki o biitiin esyaya burhandir. Kendiliginde (bizatihi) varlifn
ezeli, ebedi olup ona yokluk karigmaz. Varlig: bilkuvve degildir, dolayssiyle de bulunmamast
miimkiin degildir. Bakasim idame edecek hig bir seye ihtiyact yoktur. Halden hale de gegmez.
Tek (vahit)tir, su anlamda ki hakikat kendinden gayrisi (masiva) igin degildir. Tektir, su
anlamda ki esya gibi parcalanma kabul etmez. Mikdar, zaman, mekan gibi halleri olmadi-
gindan cisim degildir. Tektir, su anlamda ki zit: yine zatindandir, kendinden gayr seyden .
degildir. Zati igin suret, madde, cins gibi anlamlar s6z konusu degildir. Zidd1 da yoktur.
O, sirf hayirdir, sief akildr, sirf ma’kuldur, sif akildir ve bu ii¢ seyin hepsi onda bir ve ayni
seydir. O, hikimdir, haydir, 4limdir, kaadir ve miiridtir. O, giizelligin, kemalin ve kiymetin
de en st derecesindedir. O, zatinda en biitiik siirura sahiptir. O, ilk 4sik ve ilk ma’suktur.
Biitiin esyanin viicudu ondandir; o suretle ki viicudu eseri esyaya dahil olmakla esya mevcut
olur ve biitiin meveudat, viicuda eserinden hésil tertib iizredir. (Farabi, U.M.,, mesele 3,4,5).

11k mevcut, kendisinden gayri diger biitiin mevcutlarn viicutlanimn ilk sebebidir. O,
biitiin noksanhklardan uzaktrr. Onun viicudu, viicutlann en Ustiinii ve ilkidir; onun viicu- -
dundan daha tistiin ve daha énce bir viicudun bulunmas: imkéinsizdir. O, viicut faziletinin
en 2’14 yerinde ve viicut kemalinin en yitksek mertebesindedir ve dolayusiyle b viicudunda ve
cevherinde yokluk {(adem)un asla yeri yoktur. Yokluk ve zid, ancak, kamer feleginin altin- -
dakilerde séz konusudurlar. Ilk meveudun ne bilkuvve viicut olmast ne de bagka bir tarzda
meveut olmasi miimkiindiir. Onun meveut bulunmamasina veya her hangi bir vechile
meveut bulunmamasina da imkén yoktur. Bundan &tiirii de o, .ezelidir; cevheri ve zat: ile
daima meveuttur. Ezeli olarak bakasini devam ettirecek hig bir seye ihtiyagi yoktur. Belki
o, cevheri ile, bakasi ve viicudunun devamu igin yeterlidir. O, yle bir meveuttur ki onun
viicudu igin ne onunla oldu, ne ondan oldu, ne onun igin oldu denecek bir sebebin bulun-
masma imkén yoktur. O, madde degildir; onun kivam: (varhigs) da asla maddede veya mev-
zu'da degildir. Onun varligiher maddenin ve her mevzuun disindadir. Onun sureti de yoktur;
giinkii maddesiz suret olmaz, Eger onun sureti olsaydi zitinn madde ve suretten biresik ol- -
mas: gerekirdi, Béyle olunca da onun kendisini meydana getiren bu iki parga (ciiz)dan mey-
dana gelmis olmas, dolayisiyle de var olmast igin bir sebep bulunmas: gerekecekti. Halbuki,
biz onun-ilk sebeb oldufunu ortaya koyduk. Onun var olmas igin, varhfmin tamamla-
yacag, hi¢ bir gaye ve maksat ta yoktur. Aksi halde, bunlar onun varhig igin birer sebeb .

101



‘ olurlardl, dolay:sxylc dcoﬂk sebeb olamazdx (Farabi, M.F. s. 1- 3). Ve bu ilk mevcudun
ortaf (seriki) yoktur (bk. ayni eser, 5. 3-5), zidd1 yoktur (bk. ayni eser, s. 5-7), s (haddi)

yoktur (bk. ayni eser, s. 7-8). O, haktir, haydir, hayattir, alimdir, hakimdir (bk. ayni eser, E

" s./8-14). O, azamet sahibi, celdl sahibi, mecd sahibidir; giizelli§in, ziynetin, kiymetin,
kemalin ve siirunun en iistiiniidiir. Bizatihi ilk 41k e ilk ma’suktur (bk. ayni eser, s. 14-17).
Biitiin varhiklar onun sudurundar ibarettir (bk. ayni eser, s. 17-20)

18 Ayrica bk, (Farabi, M.F., s. 7-8) (Farabi, U.M., mcsele, 5).

Zatinda vucudu vécib olanin i'ash, cinsi, haddi, tnukavvu'm, mevzuu, mevzuda seriki
ve zidd1 yoktur. (Farabi, Fu., fas, 9).

Viicudu vicib olanm nievzuu yoktur, drizalan yoktur, kangikhg ve ortululugu yoktur
" o, halistir ve zahirdir. (Farabi, Fu. fas, 10, ayrica bk. fas, i1).

O, haktir, nasil vicib olmaz. O, batindsr, nasil zahir olmaz.O, batn oldugu i¢in zahirdir
ve zahir oldugu igin bitmndir ve batnlarmdan zuhuruna kadar zahir olur batin olur.

(Farabi, Fu. fas, 12),

19 Kim ahadiyete nufuz ederse, ebed.lyette kcnd1m kaybeder Bu da ahad;yetm h1ma- :
yesine mazhar olmaktir.”(Farabi, Fu. fas, 15). .

Ahadiyetin zitim algilamaga yol yoktur. O, belki snfatlanyle algilanabilir. Ona giden
yolun en sonu da, cahillerin vasfettikleri sekilde, her seyin 6tesinde olan ona ulagtiracak bir
yolun bulunmadifim gereken sebeple dusunmektlr (Farabi, Fu. fas, 55).

11k viicudun vark# biitiin mevcutlarm varlifina nasi aykir1 ise onun akilla kavramast
da diger mevcutlarm akilla kavramasina aykirzdir. Bu, onun diger biitiin halleri i¢in de dog-
ru oldugundan onun hi¢ bir hali baskasina kryaslanamaz. Tesbihten kurtulamaz oigin ilk

“vilicut hakkinda séyle diisiinmemiz gereku‘ O her seyden yucedlr ve uludur. (Farabi,
Ta., s. 16-17). '

" 20- Bk (Farabi, U M., msele, 5).

21- Bk (Farabi, Fu. fas, 64). : :

. 1k varlik, biitiin islerinde kamil olup tam bir kudret, hikmet ve ilim uzredlr ‘Hig bir
1§me halel gelmez ve ona aciz ve kusur eklenemez. Tabii esyada bulunan éfet ve kusurlarsa
maddenin tam diizeni kabullenmekteki aczinden ve daha b1r takim zorunluluklardan gelir.
(Farabi, Fa., s. 9; ayrica bk, s. 24).

Her mevcudun giizelligi, revnak: ve ziyneti kendi {istiin varhéma kavusmasinda ve |
kendisinin en son miikemmelligine erismesindedir.

Ik varligm viicudu ise en iistiin viicud oldugundan giizelligi her giizelligin {istiin-
dedir, dolaysiyle, ziynet ve revnaki da &yledir. Biitiin bunlar onun cevherinde ve zatmda,
yani kendi varhginda ve akl ettigi zatmda bulunur. Halbuki bizim giizelligimiz, revnakimz
ve ziynetimiz za.tumzda degil, arazlanhzdadlr, cevherimizde, revnakimz ve ziynetimiz 2z5-
tirmzda degil, arazlarmizdadir; cevherimizde degil, diggmizdaki esyadadir. Onun cemali,
miikemmeliyeti ve diger ozellikleri ise zatindan bagka degxldu' (Farabl, M. F s. 15).

22 Bk. (Farabi, Fu. fas, 11, 12, 13, 64.) :

Bir seyin hiiviyeti, ayniyeti, vahdeti, saluslanmasi, dzelligi, ba.skalannda.n aynla.n var-
L1, hep ayni seydir. (Farabi, Ta., s. 21).

Hiive hiivenin anlam birlik ve varliktir. (Farabi, Ta., s. 21).

. 23 Bk. (Farabi, M. F., s. 8-14). (Farabi, U.M., mesele, 5).

Gaye yalmz zatinda zorunlu varlik olan Allab’tir. Giinkd, Allah’m dcd1g1 glbx her sey

onda son bulur. Her gaye de bir hayr oldugundan o, mutlak hayirdir. (Farabfi, Ta., s.9).

Hayir, gergekte vucudun kemalxdu' oda zorunlu viicuttur. Ser de bu kemalin yoklu-
gudur (Farabx, Ta., s. 11). . .

102



Hayrr, her seyin kendi haddme gore arzu.ladlgl ve kendxslyle vucudunu, yam viicuttan
riitbe ve hakikatin1 tamamladig seydir. (arabi, Ta, s. 12).

Kusaca, Farabi’ye gore hayir zat igin istenen seydir. Zan i 1gm xstcnen haylr da mutlu-
luktur. Mutluluk ta bedene veya fikre ait bir takim iradi fiillerle elde edilebilir.. . Bk. (Farabl,
M. F., s. 65-68).

11k ve zorunlu varhk her bakimdan birdir. Bu varhk, zitim kendx zat 1.le du;unur, bagka
bir seyle dissiinmez. Dolayisiyle o, hem aklldu- hem &kildir hem de ma’kuldur ve biitiin bun-
lar ayni seydir...

11k ve zorunlu varhk hay’dir. Akil da buna nisbet edilmekle o, "aklin da ta kendlsxdu'
Biitiin esyay bilici olamin da her seyden énce hay olmasi gerekir. Hay ve hayat, onun hakkmn-
da, akil ve 4kil gibi ayni seydir. Ve o, 6yle bir alimdir ki onun ilmi degisemez. Qunku, ésyayr
duyularla degil, akli sebepleriyle ve viicudi tertlplenyle bilir. Aklf ilim, degismeyen ilimdir,
fakat, duyularla elde edilen ilim degisen ilimdir. Ve o, mutlak hakimdir, ¢iinkii, hikmeti
zatindandir. Ve o, miridtir, giinkii, onda esyaya ziddiyet yoktur. (Farabi, Z., 5. 5-6). ’

Allahin hem akil hem ma’kul olmas: zétta da i’tibarda da ikilifi gerektirmez. Zat
ta bir, i’tibar da birdir. Lakin, i"tibarda, manalarin tertlbmdc oncelik ve sonrahk vardir.
(Farabi, Ta., s. 12). :

Cevherin hakikat: sudur ki o, varlifinda mévzua 1ht1ya.c. olmayandn' Ara.zm hakikat:
da sudur ki o, varhginda mevzua 1ht1yac1 olandur. (Farabl, D.K,,s. 3) :

24 Bk. (Farabi, M. F., s. 10).

Allah, esyay1 zdt1 ile algilar. Allah, zatim miilshdza etmekle en {istiin kudretl ve kudret-
ten makduru ve kiillii miildhaza etmis olur. Ve zitim bilmesi, zitindan bagkasim (masiva)
bilmesine sebeb olur ve dolayisiyle bazi ilim baz ilme seheb. olur. (Farabi, Fu. fas, -65). -

Allah’in zatim bilmesi zit1 igin ayn bir sey degil, belki, zatinin ta kendisidir. Onun
kiille olan ilmi ise zéti olmayip ancak zAtna ait bir sifattir, fakat, zitt icin zorunludur.
Bitmez tiikkenmez kuvvet ve kudretine karsilik bitmez tiikenmez bilgisi, dolaysiyle, esyay:
bilmesinde bitmez tiikenmez gokluk vardir. Fakat, zatinda éokluk yoktur, belki gokluk zat-
tan sonradir, ¢iinkii, sifat, zittan sonradir, Fakat, bu sonralik zaman baklrmndan bir
sonrahik olmayip viicut tertibi bakimindandur... (Farabl, Fu. fas, 66). :

Hikmet, gercek viicudu bilmektir. Gergek viicut ta zatinda zorunlu olan vilcuttur.

" Hakim olan da zat bakimindan kendindeki zorunlu viicuda ait bilgiye kemal iizre sahib
" olandir. Zorunlu varliktan baska olan varhklarda da bilgi zorunlu varhktan noksanlik
derecelerine gore noksandir. Bu bakimdan gergek hakim, yine ilk varhm kendisidir. Ciinkd,
zatim zat ile hig eksiksiz bilen yalmz odur. (Farabi, Ta., 5.9). -

Hikmet, esyamn en istiiniini en istiin ilm ile diisiinmektir ve boyle bu‘ diisiinceden
bir an farig olmayan da hakimdir. (Farabi, S.M., s. 16).

25 Bk. (Farabi, M. F., s. 10-14). :

Allah, ashinda kendisine bir mebde’ bulunmast ve vucudunun ne, neden ve mgm oldug'u
sorulmast imkénsiz olan varhiktir. O, biitiin mevcutlanin ilk mebdeidir ve onun viicudu
kendisiyle, kendisinden ve kendisi igin olup ona asla bir noksanlik giremez; tersine, o en.
miikemmeél vech ile biitiin mevcutlarin mébdeidir... (Farabi, T.S., s.15). ;

- Alemde her seyden 6nce bir medeb’ vardir. Sonra bu mebdee bagh bir takim d.lger
mebde’ler vardir. Daha sonra da bu mebde’lerden, bir tertip iginde sadir olan bir talim.
mevcutlar ve sonuncu mevcuda varincaya kadar, yine bir tertip igindé, bu mevcutlara
bagh diger mevcutlar bulunur. (Farabi, T., S., s. 16). : :

11k mebde’ uluhiyete ait olup ondan sonra gelen ve cisim ve clsunden olmayan mebde’ler
de ilahi mebde’lerdir. (Farabi, T.S.;s. 15).

103



Eger; 6nce hakk bilirsen hem hak olam hem de hak olmayani bilmis olursun. Fakat,
eger dnce bath bilirsen, ancak, batli bilirsin, hakk bilemezsin. Sen hakka bak; kaybolup
gidenleri sevmedigin ic¢in kendi vechine yénel. (Farabi, Fu. fas, 19).

26 Bk(Farabi, Fu. fas, 26). (Farabi, M.F., s. 14-17).(Farabi, SM., s.17).

27 Uygun olan seyleri algillamak lezzettir, olmayanlar algilamak ezwyrttlr ‘Her alg
icin bir kemal ve lezzet vardur... (Farabi, Fu. fas, 21). , ‘
Nefs-i mutmainnenin kemali gergek hak olanin algillanmasindan elde edilen irfandir.
Gergek hak hakkindaki irfan da onu, tecelli cttiéi seyden tenzihtir. Bu da lezzetin son dere
cesidir... (Farabi, Fu. fas, 22). Ayrica bk. (Farabi, M. F,, s. 15-16).

28 Bk. (Farabi, Fu. fas, 27).

29 Ayrica bk. (Adnan Advar, Islam Ansnklopedlsl, cilt. 4, s. 461).

30 (Farabi, M.F., s.1-17). (Farabi, Ta., s.16-17).

31 (Farabi, M.F.,, 5. 17-18). (Farabi, Ta., 5.9).

O, evveldir ve dhardir, ¢iinkii o, faildir ve gayedlr Onun gayesi de zatidir. Her sey
ondan olur ve yine ona geri déner . (Farabi, Ta., s. 12; aynca bk. S. 9).

Viicudun, zit1 bakimmdan, ne bas1 ne sonu vardir. Ona evvellik ve 4hirlik nisbet edil-
mesi mikdar, say: veya manevi farkhilik bakimindandir. (Farabi, Ta., s. 21).

32 Bk. (Farabi, M.F., 5. 17-21). Ayrica bk. (Farabi, Fu. fas, 8, 14).

Ebedi olan mevcutlaila olmayanlar, birbirlerine kar;t bir takim oranlan ve halleri
bulunan bir hil igindedirler ve ilk mevcut igin bu -oranlarin hepsi vardir ve onlar onun
illetlenmisidir. Bu oranlar da izafet, karsithk, illiyyet ve illetlenmislik oranlaridir. Bu oranlar
sonsuzdurlar, sonsuz da itibarlar1 vardur... (Farabi, Ta., s.17).

Birlik ¢okluk gibi bir gok ilimlere giren genel kavramlar, o ilimlerin uzennde olan
6zel bir ilmin arazlanndan olmalar: gerekir. Bunlar, il3hi ilmin arazlanndan olup tabiiyata,
matematige ve diger ilimlere girerler. (Farabi, Ta. s, 25).

33 Farabi, felsefenin Iskenderiye kanaliyle gelmesi dolayisiyle, metafizik esaslarda
Eflatun’la Aristo’yu birlestirmekle maddenin ezeliligi meselesinde de Eflitun’la Aristo’yu
birlestirmigtir. Ayrica bk. (Adnan Adivar, Isldm Ansiklopedisi, cilt. 4, s. 462). Dolay1-
siyle bk. (Farabi, U.M., mesele, 6). (Farabx, Ta. s. 2,8). (Farabi, Z., 5.6-7). (Farabi, D.K.,
s. 1-7). (Farabi, M.M., soru, 9).

Oncelik bes tiirtidiir:

1- Zamani, (bab, oguldan onced.u')

2- Tabii, (O, olmaksizin kendinden sonraki bulunamaz, fakat, o, kendinden. sonrakl
. olmaksizin bulunabilir: 1 ve 2 sayilar gibi).

3- Tertibi, (lubleye nazaran birinci saf ikinci saftan 6ncedir).

4- Seref bakimindan, (Abu Bekir Omer’den oncedir). :

5- Zit ve viicut kazamilmas: ‘balumindan, (Allah’m iradesi ile esyamin meydana gelmesi
gibi).

Ancak, Allab’in iradesi ile esyanin meydana gelmeﬂ birliktedir. Esyanin meydana gel-
mesi Allah’mn iradesinden sonraki bir zamanda degildir. Bu sonralik, ancak, Allah’in zitina
nazaranduw... (Farabi, Fu. fas, 65; ayrica bk. fas, 64).

34 Bk. (Adnan Adivar, Islam Ansiklopedisi, cilt. 4. s. 462).

35 Farabi’ye gore de 6yledir: O, evvel ve dhardir. Cinki, o, fail ve gayedir ve onun
gayesi zandir. Her sey ondan gikar ve yine ona geri déner, (Farabi, Ta., s. 12).

36 1lk viicut, kendisinden var olunan viicuttur. 1lk viicudun kendine has vucudundan
diger viicutlar zorunlu olarak var olurlar. Bu viicutlarm kismen duygu ile goriilen, kismen

104



3

.4

de burhanla bilinen viicudu irade ve ihtiyar ile meydana gikmus degildifl-{i : yietittin bigzr®
digerinin meydana gikigi, ancak, onun viicudunun diger viicuda tagmi§y olfgast ilédir ye
diger viicut,” ancak, onun tagmus viicudundan baska degildir. Bu baky @;& viicuttan
5.17-18; ayrica bk. s. vilcut, hig bir suretle onun sebebi ve gayesi olamaz. ababit M, 7

meydana gikan 1-3, 20-21). : Rg LS

Biitiin varliklar ilk varligin zatmmn liizumlulandirlar ve bu sebeple varhk sahibidirier.
Bunlann suretleri akillara naks oldugu icin vardirlar. Her gesit olaylar, felekler ve yiidizlarn
nefslerinde hayal kuvvetiyle tahayyiil edilen nakislar olduklarindan meydana gelmislerdir.
(Farabi, Ta., s. 17; ayrica bk. s. 2). o . :

Heyula, hitviyyetlerin en son derecesi ve en asagisidir, (Farabi, M.M., soru. 35). Ayrica
bk. (Farabi, Ta., s. 8). Co- ) '

Ayrica bk. (Farabi, Fu. fas, 11, 65). (Farabi, Z., s. 5-8). (Farabt, U. M., mesele, 3-11).
(Farabi, T.S., s.15-16).

— Kendi bagina diisiiniildéigiinde varhig: zorunlu olan varlik ilk varhktir ve bu varhgin
yok sayilmas: imkansizdir. Bu sebeple de o, diger varliklarin ilk sebebidir. Onun varhg en
miikemmel varhiktir da. Bundan tiirii de maddi, suri, fail ve gai sebeplerden uzaktir. Onun
mahiyet ve hakikati, viieudu zorunlu olmaktan baska degildir. Dolayssiyle, onun icin cins
va fasil da yoktur. Béyle olunca o, tamimlanamaz da. Tanmmlanamayinca da onun igin
burhan yoktur. O, kuvve halinde de olamaz. Giinki, var olmamas: imkansizdir. O, kendi
kendisiyle vardar, varhgim devam ettirecek baska bir varliga muhtag degildir. Bu bakimdan
da o, birdir. Yani onun gercegi bir ok pargalardan toplanmig degildir. Onun gergegi yalmz
ona hastir, bagkasinda bulunmaz. O, bir oldugundan onda nicelik yoktur. Nicelik olmaymnca
da onu, nerede ve nasil oldug'u. da sorulamaz. Ciinkii, cisim degildir. O, bir oldugundan
hitviyet ve mahiyeti ayr ayr olmayip aynidir.

Onun zidd1 yoktur, O, hakimdir, haydir, Kaadiwrdir. O, sirf haywrdir. Kamil ve giizel-
ligin de son derecesindedir. Zatina olan siiruru pek biiyiiktiir. O, ilk ik ve ilk ma’suktur.

Esya, bu zorunlu ilk varhktan feyezan eder ve mertebelerine gére siralamr. Her sey
ondan viicuda gelmistir. Fakat bu varliga gelis irade ile ve bir maksada gore degildir. .
Ama, ilim ve irade disinda, tabii bir zorunlulukla da degildir.' O, viicut alamindaki hayir
diizeninin bag olan zitim diisiinmekle varliklar ondan var olurlar. 1ste, bu diisiince, var-
hgm sebebidir; ve bu diiiince zamani degil, zatidir. Zatimi ve bir diizene goére kendine
lazim olan seyleri hep birlikte diisiinmiigtiir. o

O, biitiin varhiklara daima varlik vermekle ve varhklarin kendisinden suduruna,
zatinda, aykin bir sey olmamakla, biitiin varligin sebebidir ve esyanin varhgmi irade edicidir.
Bu irade de ezelidir ve béyle bir irade sonradan olamaz. Biitiin esya, dogrudan dogruya
ibda’ ettigi sey araciyla ona dayamr ve o bu suretle esyaya sebeptir.

Bu varlik, kendi zitinda daima vardir; ondan bagkalar ise kendi zAtlarinda sonradan
olmuglardir. Onun isinden soru sorulmaz. Ciinkii o, hig bir isi zAtindan baska bir gaye igin
yapmaz. ) ' '

Bu bir olan ve ezeli olan zorunlu varliktan, dogrudan dogruya ilk sudur eden ve yine
ezelt olan varlik ta birdir ve bu da onun misali olan “Ikinci Viicut” veya “Ilk Alal”dir. Bu
ilk akil Felek-i Ala’y1 veya Flek-i Azam’s harekete getirir. Bu ilk alil bir olmakla beraber
onda anzi olarak ¢okluk ta baslar. Ciinki, ilk akhn ilk varhga nazaran varhgt zorunlu, ama
kendi z&tina nazaran varhi miimkiindiir, Ik aki, hem ilk varlig: hem de kendi zatim bilir.
O, ilk varlifa nazaran kendisini zorunlu olarak bilmekle diger bir akh dogurur, kendisini
miimkiin varlik olarak bilmekle ve zatim bilmekle de diger bir nefs ve bir felek dogurur. Bu
ikinci akil da, ayni suretle, diger bir akh ve nefsi ve felegi dogurur ve bu makanizma ile ilk
akildan, sira ile, sekiz akil, nefs ve felek sudur eder ve en sonda, onuncu mertesede de Ruhul-

105



kuds, Ruhulemin, Suretlerverici denen Fa’il Akil bulunur. Fa’il akil, yiiksek gok alemi
ile algak yer 4leminin ortasindadir ve Ay istii dlemi ile Ay alti dlemini birbirine baglar.. - -
-"Fa’il akil ile mebdei diisiinmekle diinyadaki nefslere ve kendi zitim diisiinmekle de,
de, semavi olanlarin aracih: ile, dért unsura sebeb oldu. Dért unsurun semavi olan geylere
ve semavi olan seylerden meydana gelen islerden kendi nisbetlerine gére gesitli imtizaglar
hasil olmu§tur ki bu unsurlar, o imtizaglar sayesinde, Fa’il akhn cevherinden nebati, hayvani
ve insani nefsler kabul etme yetisine sahip olmuslardir. Bagka bir deyisle, Fa’41 aklin, felek-
lerin -akillar1 ve nefsleriyle is birlifinden Ay alti 4lemindeki nebatlarin, hayvanlann
ve insanlarin nefsleri (suretleri) ve akillari; feleklerle isbirliginden de ilk madde ve dolaysiyle
doguslar ve yok oluslar dlemi meydana gelmistir, Bu suretle de 4lem, yaratlmistir... Ancak,
" slemin yaratilmas: sz, dlemin viicudunun Allah’in viicudundan zit bakimindanson-
'radr dernektir, yoksa, zaman bakimindan degil. Bk. (Farabi, D. K., s. 3-5). (Farabi, M.F.,
s. 23-25). (Farabi. S.M.,, s. 3). (Farabi, Ta., 2, 17-18). (Farabi, U. M mescle,3 ll) (Farabi,
Z., s. 6-8). (Farabi, T.S., s. 15).
37 Biitiin varhklar Allah’in zitindan sudur etmislerdir, onun zdtinin gerektirdikleridirler,
" dolaysiyle de ona aykut degildirler. Allah, zitina astk oldugu icin biitiin bu varlik onun
_kendi zat1 icin muraddir ve bu bakimdan gaye de kendi zatidir. Allah, varh hi¢ bir maksat
. ve garaz olmaksizin irade eder ve iradesi de riza ve inayetinin aynidir.. (Farabi, Ta., s.2).

" Viicudu zorunlu olandan sudur eden her sey, onun tarafindan distniilmily olma
yoluyla sudur eder ve ma’kul suretlerin varliklar1 da onun tarafindan disiiniilmiis olma-
larimin aynidir, ondan baska degildir. Baska bir deyisle, onlar, mevcut olduklarindan dolay1
ma’kul ve ma’kul olduklarindan dolay: meveutturlar. Nasil ki Allah’in varlig1 da zat1 tara-
findan ma’kul olusundan baska degildir.. (Farabi, Ta., s. 8). :
k Esyamn zorunlu varliktan meydana gikis: bizim maksatlarimiza benzeyen bir maksat
ile degildir ve onda egyaya ait bir kasit yoktur. Egya, sudurunda ve meydana gxk1§inda onun -

. bilgisi ve rizas1 olmaksizin tabi olarak ta sudur etmis ve meydana qikmig degildir. Esyamn
- ondan zuhuru, ancak, onun kendi zitina alim olmasindan ve dolayisiyle viicutta hayir
nizamma, gerektigi sekilde, baslangi olmasindandir. Su halde onun ilmi bildigi seyin
- viicuduna illettir, (Farabi, U. M., mesele, 6; ayrica bk. mesele, 7-10).
} Allah, zitim bilmesiyle, kendinden baska olan seyleri de bilmis olur. (Farabi Fu, fas,
65). - . . .
: 11k varlik esyay1 sebepleri ve illetleri bakimindan diisiiniir. (Farabi, Ta., s. 17).
“Filozoflarin: tersme, Kelamcilar, e$yamn Allab’tan suduru.uda. bir maksat ve segme
kabu.l etmislerdir.

38 Bk. (Farabi, U. M., mesele, 6).
Farabi’nin bu goriisii meshur tekvin delili ile de ilgili goriilmiigtiir,
_ Ayrica bk. (Ibrahim Madkour, ayni eser. P. 74, 81- -83). (Farabi, :Fu. fas, 66) (Farabx,
Ta., s, 17-18).
39 Bu nokta'daha sonra Kelimcilarla Fllozoflar arasinda Allah’m tikelleri bl].lp bil-
medigi meselesi {izerinde catismalara sebep olmustur.
Farabi’ye gére Allah tiimelleri, genel kanunlan bilir, tikellelleri ayri ayr b1lmez
Ayrica bk. (Farabi, Fu. fas, 65, 66). (Farabi, Ta., s. 17). ’

" 1lk mebdein ilmi bizim ilmimize benzemez. Bizim ilmimiz iki klslmdu' bir lasmu gok-
Iugu gerektirir ki buna nefsant ilim denir; bir kismi da goklugu gerektirmez ki ona da basit
aklf ilim denir... Viicudu zorunlu olanm ilmi goklufu gerektirmeyen ve goklugu gerekti-
ren ve infiali olan ilme baslangig olan bilfiil ilimdir ve en son derecede soyut oldugundan
en yliksek derecede de basittir. (Farabi, Ta., s. 24).

106 -



40 Bk. (Farabi, U.M., mesele, 6). )
Bu mesele de ilemin kidemi demektir. Bundan dolay1 da f: ﬂozoflarla Kelamcﬂar ara-
sinda gatisma konusu olmustur. i o ‘
41 Bk. (Farabi, M. F,s. 23-25, 27-33, 37-38). Aymica bk. (Farabi, U. M., mesele, 7-9).
(Ibrahim Madkour, ayni eser, p. 81-88). (Farabi, Mu.,s. 2-6). (Farabi, D.K., s. 5-7).

Felek ve yidizlarm iradesi (maksadi) kemale ermek ve ilk mgbdee benzemektir. On-
larin bu iradelerinden de hareket meydana gelir ve onlarmn hareketlerinden de bu kdinatin
viicudu meydana gelir ki bunlar da ikinci dereceden kemallardir. (Farabi, Ta., s. 15).

Viicudu zorunlu olandan ilk yaratilan (ibda’ edilen) tek bir seydir ve bu da ilk akildr.
Fakat, burada cokluk baslar... (Farabi, U. M., mesele, 7; ayrica bk. mesele, 8).

11k akildan ii¢ sey hasil oldu: diger bir akil ile felegin nefsi ve’ maddesi. (Farabl, Z.,s.
6; ayrica bk. s. 6-8).

" Fa’al akla suretler verici denir. (Farabi, Z., s. 7)

Allah’u Taal4 sekiz felegin (sevani) ve fa’ al aklin yakin sebebidir. Sekiz felek te semavi
cisimlerin sebepleridirler. Onlardan da bu cisimlerin cevherleri hasil olur (Farabi, S.M,,
s. 3).

Yidizlanin akillan fiil halinde olmayip kuvve halmdedlr, dolay:s1yle, disgiintisleri de
ani olmayip derece derecedir. (Farabi, Ta., s. 9).

Felek, esyayr once diiginiir ve sonra tahayyiil eder. Biz insanlarsa bir seyi once
tahayyiil eder ve sonra diisiiniiriiz. (Farabi, Ta., s. 14).

Semavi cisimlerden her birinin kendine has soyut bir akh, &zel b1r sevklendiricist
vardir, Bunlarmn hepsinin sevklendiricilerinin ayni bir sevklendirici olmasina imkan yoktur.
Gergi, bunlarm her birinin diger bir ma’suka muhalif olan kendine has bir ma’suku varsa
da bunlar, tek bir ma’sukta birlesitler ki o da ilk ma’suktur. (Farabi, D.K,, s. 8). Ayrlca
bk. (Farabi, U. M., mesele, 3).

42 Bununla beraber Farabi .atomu kabul etmez. Bk (Farabi, D. K., s. 7). (Fa.rabx,
U.M., mesele, 6). Aynica bk. (M. Semseddin, Tiirk Filozofu Farabi, Edcblyat Fakiiltesi
Mecmuasi, Sene: 2, sayi: 1).

43 Yildizlar bir takim seyler tahayyiil ederler ve onlarin bu tahay'yullen bir takim sey-
lerin meydana cikmasina sebeb olurlar. Nasil ki onlarin hareketleri de digér bir talum
seylerin meydana ¢ikmasina sebeb olurlar. Yildizlarin tahayyullcn bizim' nefslenmlzde de
bir takim tahayyiillerin vukuuna sebeb olurlar... (Farabi, Ta., s. 18).

Hareket, bir hareket etmeyen. hareket ettiriciye dayanmak zorundadir ve hareket
etméyen hareket ettiricinin de bir tek olmas: zorunludur. O, et ve kemige biiriinemez, cisim
olamaz, béliinemez, onda hig bir suretle ¢cokluk olamaz.. (FaraBi, U. M., mesele, 13).

44 Aynca bk. (Farabi, Ta., s. 17, 18). (Farabi, D. K., s. 5.6). (Farabi, M. F., s. 38-47). .

45 Ozellikle bk. (Farabi, M. F., s. 24-25) (Farabi, S. M., s. 2-3 21-36). (Farabi, Z.,

6-8). (Farabi, U. M., mesele, 6-12).

11k mevcuttan hasil olan ve genellikle cisim olmayan ve cmunlerden gelmeyenler ve ayn
bir sirada ve on derecede (asere) toplanabilen varliklann her biri kendi viicudunda ve mer-
tebesinde miinferit olup viicudunun kenchsmm gayri bir yeye ait olmasina imkéin yolrtur
.(Farabi, M. F., s. 28). .

Biitiin varbklarin Allah’tan qiktiklar ve varliklarm diizen ve tertlplen hakklnda bk.
(Farabi, M. F., s. 17-21, 82). Ayrica bk. (Metafizik Ek Not: 36). .

46 Dolayssiyle bk, (Farabi, F. U., fasil, 4,9,12,16-25,27-30)..Astrolojiyi red hususunda
Ibn Sini da (Ibtal Ahkidm al-Nucum) adli eseriyle Farabf'yi pesler.

47 Bk. (Ibrahim Madkour, ayni eser, P. 77, 81-83).

107



“Alemde her seyden énce bir mebde’ vardir, sonra bu mebdee bagh bir takim diger -
mebde’ler, daha sonra da bu mebde’lerden sudur eden bir takim varliklar vardir ve bu
varhklar1 da sonuncu varlifa varincaya kadar dier bir takim varliklar pesler. (Farabi,
T.S., s. 16). Ayrica bk, (Farabi, Ta., s. 18).

48 Felegin ve yildizlanin iradesi (maksadi) kemal bulmak ve ilk prensibe benzemektir.
Bu iradeden onlarin hareketleri ve hareketlerinden bu kainatin viicudu meydana gelir ki
bunlar da ikinci dereceden kemallardir. : .

Felegin hareketi kendiliginden kemaldir yoksa kemali istedigi icin degil. Eger onun
kemali hareketinden basgka bir sey olsaydi ona vardifinda durmas: gerekirdi. (Farabi, Ta.,
s. 15). ‘ '

49 Bk. (Farabi, Ta., s. 18; aynica bk. s. 14).

50 (Farabi, F. U., fasil, 7). Ayrica bk. (Farabi, M.M., soru, 24)

51 Bk. (Farabi, F.U., fasil, 5).

FiZIK EK NOTLARI

1 Bu nokta da Aristo igin bk. (Aristo, (Fransiz cev.) Henri Cateron, Fizik, VII, 1;
VIII, 5,6,10, Paris, 1926-1932. Metafizik, (Fransiz gev.) J. Tricot, XII, 6,7, Paris, 1933,

Hareket, tanimlanamazsa da soyle denebilir: hareket, kuwede olan seyin fiile gikmasidur. -
(Farab: M. M., soru, 21).

Hareket ve siikinet mebdei distan olmadif1 veya irade eseri bulunmad1g1 zaman ona
tabiat (madde) ad1 verilir. Iradi olmayan birbirine esit hareketlerin mendeine de nefs-i ne-
bati ad1 verilir. Eger hareket irade ile birlikte veya bulunduklarn iizre tek bir nevi veya cesitli
neviler iizre olursa onun mebdeine de nefs-i hayvani ve nefs-i feleki ad1 verilir. Kendisine
esya ittisal eden harekete de zaman adi verilir ve zaman béoliimiine de zarf derler. Hareket
igin zamana ait bir baslangicm bulunmas: caiz olamaz. Bundan dolay1 bu nev’ fizerine bir
hareket edicinin ve digeri igin bir hareket ettiricinin' bulunmas: gerekir. Eger harecket ettirici -
ayni zamanda hareket edici olursa bir hareket ettiriciye muhtac olur.. Eger hareket eden,
hareket ettirenden ayr1 degilse ve bir sey kendi kendine hareket etmezse, dolaysiyle, bunun
sonsuzca siiriip gidememesi ve en sonda hareket etmeyen bir hareket ettiriciye dayamp
kalmasi gerekir. Aksi halde, sonsuzca, hareket edenler ve ettirenler varhma dayamlmig
olur. Bu ise olamaz. Hareket etmeyen hareket ettiricinin de bir tek olmasi, et ve kemik ve
cisim sahibi olmamas, parcalanir olmamas: ve kendisinde hig bir suretle ¢okluk bulunmama-
st zorunludur. (Farabi, U. M., mesele, 13).

Siirekli hareket icin soyut bir hareket ettirici zorunludur, (Farabi, Mu., s. 6).

Felek ve yildizlar ilk mebdei diigiiniirler ve bundan lezzet duyarlar. Bu da onlar1 hare-
kete getirir. Nasil ki biz de egyay: tahayyiil ederiz, bu tahayyiilden de cosariz ve bu cosmadan
da vecd ve nesat gibi hareketler meydana ¢ikar. Ancak, fekek, bu hareketlerle birlikte gaye
tasavvur eder, fakat, biz gaye tasavvur etmeyiz. (Farabi, Ta., s. 14). ‘

Cembersel hareketlerin kesiksiz olarak birbirine eklenip gidisine sebeb birbirine eklen-
mis iradelerdir ve bu hareketler icin ask yoluyla tek bir hareket ettirici yeterlidir. Bu hare-
- ket ettirici de kemal isteginden ibarettir... (Farabi, Ta., s. 14; ayrica bk. s. 15).

Felegin tabiatina gembersel meyil gereklidir ve onun tabiat: beginci bir tabiattir. O
sicak degildir, soguk degildir, hafif degildir, agir degildir ve paralanmagi kabul etmez.
Hareketi de tabii olmayip nefsanidir. Fakat, onun harekete gegmesi sehvete veya gazaba
ait bir maksat olmayip, belki, fiil iizre baki kalabilmek icin soyut akli mebdelere benzemek

108



sevkindedir. Bundan dolay1 da kendinden sonrakileri viicuda getirmesi gerekir. (Farabi,
D.K,, s.8). _ . .

Cembersel hareketlerde ittisal vardir ve zaman da ancak bu gesit harekete taalluk eder.
(Farabi, D.K., 5.7; hareket gesitleri igin ayrica bk. s. 6). :

Her cisimde bizzat hareket mebdei olan bir kuvve vardi ve nevilerin gesitliligi cisim-
lerdeki bu hareket ettirici mebdelerin gesitlilifinin sonucudurlar. (Farabi, D.K., s.7).

Hig bir sey kendiliginden yok olmaz; aksi halde, viicudu sahih olmaz, Hareketin bi-
zatihi yok oldugunu tevehhiim etmek te olamaz. Zira hareketin yok olmasina sebep vardir.
(Farabi, Ta., s. 19). )

Felegin cevherine hareket girmez. Hareket, ancak, onun cevheri tahakkuk ettiinde,
ona ariz olur. Bu sebeple, felek, harekette ve zamandadir denmez, bel ki felek hareket ve
zamanla birliktedir denir. (Farabi, Ta., s. 21).

Bitiin semavi cisimlerin ortak bir tabiatlar1 vardir ki o tabiat sayesinde ilk cismin
hareketi ile hareketlenmis olurlar. Bu hareketlerden biri, bir gece ve bir giindiiz iginde vuku
‘bulan gembersel harekettir. Bu hareket, ilk semanin altinda zorla vuku bulmus degildir.
Zira, semavi hi¢ bir sey zorla vuku bulmaz. Aralarinda kargitsiz bir cevher ayrihigi bulunur.
(Farabi, M.F., s. 36). : '

Her kuvvetin digeri iizerinde etkisi ya yéneltici veya karsit mahiyettedir. (Farabi,
- MF,, s. 40). ) ’

2 Bk. (Aristo, Metafizik, XII, 8). Ayrica bk. (Aristo (Arap. gev). Abdurrahman Bede-
wi, Aristotalis fi'n-Nafs, I, 5; 11, 1-3, Kahire, 1954).

Farabi’de fa’al alil meselesi icin bk. (Farabi, Ta., s. 19). (Farabi, D.K., s. 10). (Farabi,
M.A., s. 6). (Farabi, U.M., mesele, 20, 21). (Farabi, (kutsi alil), Mu., s. 4-5,8). (Farabi,
(kutsi nefs). Z., s. 8). (Farabi, (kutsi ruh}, Fu., fas, 31, 49, 51).

3 Harekete tabi ve 4riz olan seye zaman denir ve onun en kiiglik pargas: (An)dur.
Cismi kusatmus olan cismin sathina da mmekin denir. Boslufun (halg) viicudu yoktur.
Harket igin zamana ait ne baslangic ne son vardir... Mikdarlar bélinmekle en sonda
béliinemeyen bir pargada son bulamadiklan gibi cisimler de bu gibi bélinemeyen
pargalardan biresemezler.. Basitlerden biresik olan &lem . tek bir kiiredir ve bu kiirenin di-
sinda hi¢ bir sey yoktur ve dolayssiyle de o mekéinda degildir ve ne halida ne de melada
son bulur... Alem sonradan meydana gelmistir, fakat, bu alemin viicudunun Allah’in vii-
cudundan zat bakimindan sonra anlammna olup Allah’in bir zamanda dlemi yaratmayip
bu zaman gectikten sonra yaratti anlamina degildir. (Farabi, D. K,, s: 6-7). Ayrica bk.
(Farabi, Ta., s. 22-23). (Farabi, Mu,, s.5.) (Farabi, M. M. soru, 36).

Elemanlar dorttiir ve suretleri birbirlerine zittir. Elemanlardan her birinin maddesi
o eleman suretine de zddina da kabildir. Elemanlardan her birinin maddesi hepsi igin
ortaktir ve o hem kendi igin hem de semavi cisimlerin altindaki diger cisimler icin aynidir.
Giinkii, gok altindaki diger cisimler elemanlardan meydana gelir. (Farabi, M. F., s. 27). '
Ayrica bk, (Farabi, M.M. soru, 34, 35). ’ o :

Fakat, Farabi'nin bu sézleri atom anlamina gelmez. Ayrica bk. (Prof. Necati Lugal
ve prof. Aydin sayili, ayni eser). . '

4 Her cismin kivam: iki seyden meydana gelir: madde veya heyula, suret veya heyet.
Madde, suretin mahalli ve mevzuudur, dolaysiyle, maddesiz suret, suretsiz de madde
olamaz. Suretin varligi maddenin varhg: igin degil, cisimlenen cevherin fiil halinde cevher
olmasi bakimindandir. Her nev’in sureti meydana geldiginde o nevi’ fiil halinde ve pek
miikemmel olarak meydana gelmis olur. Maddesi bulunup sureti bulunmayan nevi’, kuvve
halinde bir nevi’dir; fiil haline gelebilmesi i¢in onun maddesinin suretlenmis olmasi

109



gerekir. Cisimlerin bu iki dayanaklarindan maddeleri, eksillik .ve noksanlifn, suretleri
de mikkemmelligin deyimidir. (Farabi, M. F., s. 26-27; ayrica bk.'s. 40-47). . . .

Fiil halinde olan her seye suret denir. Bundan étiirii de cismani suretlere suret denmis-
tir. Ciinlii, onlar, cisimleri fiil halinde tutanlardir. (Farabi, Ta., s. 11).

Her sey ancak viicut bulduktan sonra fiil haline gegebilir. (Farabf, Mu., s.5).

Cisim, madde ile suretten biresiktir ve ne suret maddesiz ne de madde suretziz olabilir,
Binaenaleyh, madde ile suretin mevcut olabilmeleri 1§1n cisim olmayan {iglincii bir seyin
varligi zorunludur. (Farabl Mu,, s. 35). : ‘

Gergekte biitiin dlem iki basitten bxre;xktu- sirf madde ve sirf suret. Dolaylslyle, alemin
viicuda gelmesi de zamansiz olup anidedir ve bunun gibi yok olusu da zamansiz olacaktu'
Her viicuda gelenin yok olmas: da olmaz degildir.

Allah’u taali her seyi ibda’ eden hak olan vahxd (Bir) oldugundan onun i¢in ne dogus
ne 8lim vardir. (Farabi, M.M., soru, 9). - .

Esyada suretin meydana gelisi ii¢ gegittir:

1- Hisde suretin meydana gelisi

2- Akilda suretin meydana gelisi -

3- Cisimde suretin meydana geligi

Cisimde suretin husulii infiil iledir. Histe suretm husulunde madde de ige kansu' Akilda
suretin husulii ise tek ve soyut bir haldedir. (Farabi, M.M., soru, 28).

Madde ve suret meselesi icin ayrica bk. (Farabi, Ta., s. 10, 17, 18). (Farabi, U M
mesele, 19). (Farabi, S. M., s. 7-11, 25-28).

Heyul4, heyuld olma baklmmdan bagka seydir, miistaid olma bakimindan bagka seydir.
Fakat, isti’dat, heyuldnin sureti degildir, o, nefs heyulddur. (Farabi, Ta., s. 8).

Heyula ile ma’dum (yok) arasinda fark vardir. Heyula, yok sayilir ama zitiyle mevcut-
tur. Ma’dum, zitiyle yoktur ama var sayilir. Zira onun tasavvur yoluyla akilda viiciidit
vardir. (Farabi, Ta., s. 16). ‘

Semavi cisimlerin mu;terek olan tabiatlar: kendilerinin altmda bulunan her seyin
miisterek ilk maddesinin viicudunu gerekli klar. Bunlarin cevherlerinin bagkaliklarmdan
cevherleri baska baska olan bir ¢ok cisimler hasil olur. Nisbetlerinin ve izafetlerinin zitlikla-
nindan da birbirine zit suretlerin viicudu hasil olur... (Farabi, M. F., s. 37).

Cevher, iki vech iizeredir: heyulni cevher ve suri cevher. Cisim de iki tirliidiir: tabii

. cisim' ve smaf cisim. Tabil cisimler de iki kissmdir: bir kism hayat sahibidir, hayvan gibi;
bir kismu da hayat sahibi degildir, elemanlar gibi. Sinai cisimler de elbise, kanapc ve
buna benzer seylerdir. (Farabi, M. M., soru; 33). : ‘

Kiilli geylerin dista (a’yanda) viicudu yoktur. Ta’limler ve irsatlar, zatlan bakimindan
mufank (maddeden ayri)tirlar. Misallerin ve tabii suretlerin mufarik ve kendi baslarina
kaim olarak bulunmalar: caiz degildir. (Farabi D. K., s. 10). )

Kaabil iki sekilde olabilir: biri disanidan bir sey kabul etmek ki bunda d1§arxdan olan
seyi kabul eden maddede infidl bulunur; digeri de kendi zitindan kabul etmek ki bunda

' infial bulunmaz. Bu ikincisi Allah’a da reva goriilebilir. (Farabi, Ta., s. 16).":

5 Determinizm hakkinda bk. (Aristo, Metafizik, V, 5.)

Bu konuda Farabi de séyle demektedir:

Ilk varlik, kendisinden var olunandir. 11k varligin kendine has viicudundan da diger var-
hiklarin zorunlu olarak var olmalar gerekir. Bu diger varliklarin bazilarinmn hisle miisahede
edilen bazilarinin da burhanla bilinen varliklar1 da irade ve ihtiyar ile meydana gelmis degil-
dir. 11k varhktan baska bir viicudun var olmasi, ancak, jlk varhgin varliginin bagka varhga
tagmas1 ve bagka varhgmi varlifmm onun varhgmdan tasmis olmasi bakimmdandir, Bu

110



- suretle, kendisinden viicutlamlan vucut onun varhémm hxg bir suretlc ne sebebi ne gayesi
olabilir. .(Farabi, M. F., s. 17).

Hig bir ey mubal degildir. (Farabi, M.F., s. 127)

Elemanlann en kiigiik par¢alarimn canh veya cansiz §cyler meydana getlrccek surette
birbirlerine karigmalar: tesadiif eseridir. (Farabi, M.F., 5.99).

Atesteki yakicihk, sudaki rutubet, kardaki donduruculuk gibi tabii eserler ve fiiller
zorunlu samliyorsa da gergckten boyle degildir. Bunlar, ¢ogu zaman miimkiindiirler. {(Farabi,
F.U.,, fasi, 9).

11k sebebin diger varliklara nisbeti soyledir:

11k varhk maddeden uzaktir. 11k varliktan hemen sonra ve onun asagisinda semavi
cisimler gelir. Semavi cisimlerden sonra ve onlarin asagisinda da heéyulani cisimler bulunur
ve bunlarin hepsi ilk sebebin izinden ve pesinden giderler. Her var olan sey de kendi giicii
‘nishetinde bu yolda glder fakat, ancak belirli bir mertebeler sirasina gore gider ve her asag:
olan kendinden yukscgmm izinden hedefe dogru gider. Bu suretle bu silsile, en so nda, ilk
mevcutla arasmda hig bir aracin bulunmadig bir yere varir ve biitiin mevcutlar bu siraya
gore ilk sebebin hedefini giider. (Farabi, M. F., s. 82).

Biitiin varhklar, Allah’u Taalanin zatimn iktizasidir... (Farabi, Ta., s. 2).

Zatimda vacib olamn iradesi, inayet ve rizasin aynidir. (Farabi, Ta., s. 2).

Maz’kdl suretlerin sebeb ve illetleri deéismez. (Farabi, Ta., s. 3).

Mevcutlarin hepsi ilk mebdein zitmnin levazimidir. Bdyle olmasaydi onlarmn viieudu
olmazd:. (Farabi, Ta., s. 17). :

Miimkiin ve zorunlu igin ayrica bk. (Farabi, F.U., fasil, 8, 10). (Farabi, D.K., s. 3-4).

Alemdeki isler ve haller iki tirlidiir: sebepleri oalanlar ve sebepleri olmayanlar. Sebep-~
leri 'olanlar bilinebilirler ve zapt edilebilirler. Sebepleri olmayanlara ittifaki (tesadiifi)
seyler denir ki bunlar1 ne bilmege ne de zapt etmege imkan vardir, (Farabi, F. U., fasil, 4).

Alemde sebepleri bulunmayan yani, tesadiife ait isler olmasaydi korku ve iimit (havf
" ve rica)ten de eser kalmaz ve insanlarin islerinde diizen de bozulurdu. Ciinkii, korku ve timit
olmasa kimse ¢alismaz, kimse iyilik etmez ve kimse Allah’a tapmazd1. (Farabi F.U., fasll, 5).

Yildizlarmn hiikitmleri lige ayn.lu' Zorunlu, miimkiin ve tahmini. Hesap ve mikdara ait
olan hiikiimler zorunlu; tabii etkilere ait olanlar mumkun, ‘tencime ait olanlar da tahmini-
dir. (Farabi, F. U., fasil, 12).

6 Yunan’da sonsuzluk, noksanlik ve hatta yokluktur Eflatun’un ideleri hep sonlu ve

yetkindirler. Iste Plotin, bu sonsuzluk kavramina positif bir anlam vererek onu mutlak

varligin baglica vasfi yapti ve bu fikir kendisinden sonraki felsefelerde de hakim oldu.

Bu konuda Farabi’nin gériigleri i¢in ayrica bk. (Farabi, Ta., s. 2-3, 9, 14, 16, 17, 18).

Biitiin felekler sonludurlar ve onlarin arkasinda cevher, sey, hald, meld, yoktur. Bunun
delili sudur ki onlar bilfiil mevcutturlar ve her bilfiil mevcut olan sey sonludur. (Farabi, M.
M., soru, 36).

7 Bu konuda ayrica bk. (Emile Bréhier, ayni eser, P. 94-96).

(Ibrahim Madkour, ayni eser, p. 11-43).

Her cisimde bizzat hareket mebdei olan bir kuvvet vardir. Nevilerin birbirinden bagka
olusu - cisimlerdeki bu hareket ettirici mebdelerin ba§ka11klatmdan dolayldlr (Farabi,
DK,s 7).

Maddeler tabiidirler. (Farabi, T.S., s. 11). Ayrica bk (Farabx, M.M.,, soru, 33, 34, 35)
(Farabi, Ta., s. 22, 23).

Eflatun, émriiniin sonlarinda ideler alcml ile duyular alemini birbirinden ayirmaktan
donerek ikisini birbirine baglamaga calisir ve bu maksatla da iki dlem arasinda bag gorevini
yapan Dyade’lardan séz eder.

111



8 Her seyden énce, viicudu kendi bagina zorunlu olan ilk varhk, viicudu vicib olan
“vardir. Viicutlar1 kendi baglarina zorunlu olmayan biititn miimkiinler bu ilk ve zorunlu
‘varhga dayanmular...

Viicudu zerunlu olan varlik yok sayilamaz; diger varh];larm viicudunun J.Ik sebebi
oldugundan da viicutlarin en ilkidir, yani baglangici ve sonu yoktur... Dolaysiyle de o, en
miikemmel viicuttur da... Onun i¢in fail, gai, surf, maddi, hig bir illet s6z konusu olamaz...

Onun viicudu, mahiyetinin aynidir. Onun igin cins ve fasil yoktur; tammlanamaz,
onun i¢in burhan da yoktur. ‘

O, kuvve halinde de olamaz, zira daima mevcuttur... O, birdir ve tektir yani,
ortag: yoktur... O, birdir ve tektir, yani o pargalardan biresik degildir. O, birdir ve tek-

" tir, yani hakikati bir ¢ok parcalardan toplanmis degildir ve onun hakikati yalmz ona -
mahsustur. O, birdir ve tektir, yani onda nicelik yoktur, o, cisim degildir...

Onun hiiviyyeti ve mahiyeti de birbirinin aynidir... Onun zidd1 yoktur.. O, suf hayiwdur..
O, hakimdir, haydir, kaadirdir..O, giizelligin de son derecesindedir.., ziu igin olan siiruru
da en biiyiiktiir... O, ilk 451k ve ilk ma’suktur... Diger mevcutlar, ancak, onun feyzi ile var
olurlar ve mertebelerine gére siralanirlar. Her varhk hissesine diisen viicudu ve mertebeyi
ondan alir...

O, varliklarm 1llct1d1r, yani onlara daima viicut verir ve mutlak olan yoklugu meneder.
Su halde o, miibdi’ anlaminda illettir.

Onun zitinda biitiin varhklarin kendisinden suduruna ayikin: bir sey yoktur. Bu anlam
ile de o, hiitiin varhm viicudunu irade etmis olur. Ezelde olmayan bir iradenin de yeniden
ortaya ¢ikmasi ise imkansizdir.

Zatinda en ik (kadim) olan zat birdir, ondan baskas: ise z'é.tmda.' sonradadan olmusg
(hadis)tur. Onun fiilinden sorulmaz ve hig¢ bir fiilini zéﬁndan baska bir gaye i¢in yapmaz.

Ondan ilk jbda’ olunan birdir ve o da ilk akildir. Fakat, bu ilk ibda’ edilen seyde anizi
olarak ¢okluk ta baglar... -

Var oluslar ve yok oluslar, ancak, illetlerin yakm ve uzak olmalanyledu O da hareket-
ten bagka degildir. Cembersel harekette bulunan feleklerin sabit bir sey iizerinde hareket
etmeleri ve bu hareketler ve islemler sonucunda da tertip tizre dért elemam meydana getlr-
meleri gereklidir...

‘Semavi cisimlerin kiilli ve cliz’i dii.sﬁnﬁﬂeri vardir ve onlar bir nevi’ tahayyiile ait
degisme kabul ederler ki bundan da cismani tahayyiil hasil olur, o da harekettir. Semavi
cisimlerin tahayyiillerinin birbirine ittisali cismani hareketlerinin ittisaline sebeb olur.
Sonra, bu degismeler, elemanlarin degismelerine ve dlemde var olusu ve yok oluslara sebeb
olur. .
Semavi cisimler miittefikan gembersel hareketi gerektirir ve bu gerektirme de eleman-
lanin tek bir maddede istiraklerini gerektirir. Semavi cisimlerin bagkaliklar: elemanlarin
suretlerinin bagkaliklarina ve degismeleri de elemanlarin degismelerine ve kiinatin viicuda
gelmesine ve fesad bulacak seylerin fesad bulmasma sebeb olmustur. Semavi cisimlerin
elemenlerle istirakinden de madde ve suret sahibi varhklar meydana gelir... '

Tabii elemanlar, var oluglar ve yok oluslar ileminin asillaridir. Var olma (kevn),
maddede cevhere ait suretin meydana gikmasi (hudus), yok olma da cevhere ait suretin
yok olmasidir ve elemanlar birbirlerinin yerine gegebilirler...

Tabif sebepler dérttiir: fail, kabil (Madde), suret, gaye...

Maddelerin miistaid bulunduklar: suret mebde’ler tarafindan u:ad edilir. Giink, siniin
hikmetine smur yoktur. Elemanlar, esyanin asillar idiler ve sini’ onlardan birbirine aykin
¢esitli mizaglar yarafti ve her bir mizac1 da bir nevi igin hazirlad:. Mizaglarin i’tidalden

112



gikmalar: da nevileri kemalden ¢ikarmaga sebeb oldu. Dolaysiyle de insan, nebat ve hayvan
_nefsleri ile ilgisi ve kabulu bakimindan mizaglar i*tidale sokuldu ve insan ilmi:ve-ameli
yonleriyle akil denilen en biiyiik kuvveyi de doguran bir nefs ile miimtaz kiind1... = )
Dért akil derecesine sahib olan natik nefs, tek bir cevherdir ve gergekte insan odur,’
. yani onunla insandir. Nefs, bedenin meydana cikis1 aminda suretler verici taraﬁnda.n meyda- ‘
na gikanhr... 7
Nefsin ilk kullandig1 sey bedenin rarcalarindan olan ruhtur, sonra da ruh aracxyla.-
bedeni kullanir... (Farabi, D. K., s. 3-10). Ayrica bk. (Farab, Ta., s. 25). N
. Akli mebde’ler, ayni zamanda, tabii mevcutlar arasinda, tabii mebde’lerm meydana
getirdiklerinden baska bir gok esyaya viicut veren mebde’lerdir. (Farabi, T. S.,'s. 14).
Mevecutlar ¢oktur, bununla beraber birbirlerinden iistiiniidiirler. Her varlik, tam ol-
" sun noksan olsun, ilk varligm cevherinin feyzindendir. Onun cevheri 6yle bir cevherdir ki
biitiin mevcutlar, mertebelerine gére, ondan tagtiginda her biri varhiktaki viicut ve sirasina
gore ondan payini alarak hasil olur. Once, bunlarn viicut¢a en mitkemmeli hasil olur ve

onu da sira ile daha eksikler pesler ve en sonda yle bir mevcuda varilir ki ondan daha asa- N

gsina gidildiginde tam bir yokluga vanlmis. olur ve boylece mevcutlar viicuttan kalkmg
olur. Lo o
Biitiin mevcutlar ancak onun viicuduna mahsus cevherin feyzinden var olduklarindan
o, cémerttir, dolayssitle de o, adildir. Bu cémertlik ve adalet onun cevherindendir...

Bu cevher dyle bir cevherdir ki mevcutlar ondan kendi mertebelerine gore hasil clunca
blrblrlcnyle &yle bir diizen icinde bagdasirlar ki bir siirii sey tek bir gey halinde olur ve tek
bir ey gibi hasil olur. '

Mevcutlan birbirlerine yaklagtiran ve baglayan bu baélar, msanlan birbirlerine bag-
layan sevgi gibidirler. Sevgi, insanlarin ahvalinden oldugundan onlarin viicutlar1 onunla
kaim degildir. Gergekte, sevgi de Allah’tan gelmistir. Zira, onun cevheri 8yle bir cevherdir ki
ondan hasil olan mevcutlar: birbirleriyle bagdagtirir, kaynastinr, tertipler, diizenler.. (Fa-
rabi, M. F., s. 20-21). Ayrica bk. (Farabi, T. S., s. 15). (Farabi, U. M.,.mesele, 33-34).

Cisim, viicut mertebelerinde soyutlar (mufarekat)dan sonradir.” (Farabi, MU., s. 5).
Var olmada heyulani cisimlerin mertebeleri hakkinda bk. (Farabi, M. F., s. 27-30). ‘

Hakirler, bir seyin viicudunda ve bakasinda muhtag oldugu seye ilk kemal boyle o

olmayana da ikinci kemil derler. (Farabi, Ta., s. 3).
Kemal, basitlik olan yerde olur. Onlar da ilk mebde’ ve fa’al akillardur... Noksan da
- gokluk olan yerde olur. Yildizlarin da, madde ve nefsten ibaret olan suretten biresik olmakla,’
zatlarinda gokluk bulundugundan bunlanin akillarinda da noksanhk bulu.nur (Fara.bl, k
Ta., s. 10). : :
Ebediler ve diger mevcutlar &yle tek bir haldedirler ki bunlarin birbirlerine ‘kargs bir.
. takim nisbet ve ilgileri vardir. 1ik mebde igin bu msbetlenn hepsi mevcuttur ve onun ma’-
luludur. (Farabt, Ta,. s. 17). :

En bityii seref, iradesi niza. ve iyanetinin ayni olan vacib vucuda ait olmak izre fa’al
akillardan her biri asagi olandan daha ;eref lidir. Ve biitiin fa’al akillar, maddi mevcutlardan
daha sereflidir. Sonra, maddiyet ciimlesinden olan semavat ta tabiat.dleminden daha geref-
lidir. Burada, daha serefli soziinden de biz, ziAt1 bakimindan daha énce - olani kast ederiz.
Giinkii, bir sonraki, bir énceki mevcut olmadan viicuda gelemez (Farabi, Ta., s 2—5)
Ayrica bk. (Farabi, Fu., fas, 58). : :

Farabi, fizik diinyamn manevi prensibi ile teolojiyi ayni kulh premlbe baglamls ve
bu bakimdan da Ibn Sin’yy, dolaysiyle, Ibn Sind’ci Augustine’ciligi etkilemistir. = - ’

9 Viicudu vécib olanin viicudu, viicuttan baska olan mahiyete iligkin degildir. O,
‘viicudu vicib oldugundan onun mahiyeti viicudundan bagka degildir. (Farabi, D. K., s. 3).

‘s



Her hangi bir seyin mah.lyetl mahxyetc aniz olan vucuduna sebeb olamaz Cunku,

illetin viicudu ‘ma’lulun viicuduna sebeptir, mahitete degil. (Farabi, Z., s.4}."
3 Vucudunda tek olan, mahlycumn kavramnda zorunlu viicudla 6zellik gosteru' (Farabl,
' Z 5. 5). :

Her ;eym bxr mahlyeu b:r de huvxyetl vardlr Bll‘ §eym mahlyetl huvxyetl deglldu'
hiiviyyetine girer de degildir...

Bir seyin hiiriyeti de ma.hxyetme girmez. Aksi halde huwyyet olmadan mahiyet tasav-

Svur ‘edilermezdi ve onu vehim yoluyla da mahiyetten kaldirmak miimkiin olmazdt...

Her bir l4zim olan, iktiza eden, 4r1z olan ya' seyin kendi nefsindedndir ya da bagkasin
dandr. Eger huvxyyet mahiyetin nefsinden gelmemisse baskasindan gelmis demektir. Hii-
viyyeti de ma.hxyetmclen ve kivama getiriciler (makavvimat)den baska olan her seyin hiiviy-

- yeti baskasindan gelir ve en sonda da mahlyeu hiviyetine aykm olmayan bir mebde’e
ulagir, (Farabi, Fu., s. 2-3). - : : :

.Hiive hiive’nin anlam viicutta birlik (vahdet-x viicut)tir. :

Hiive’ye rabita denir, ama, gergekte anlami yine viicuttur. O, iki anlaml blrbu-me‘
bagladigindan' dolayr rabita adim alir. (Farabi, Ta., s. 21). .

Mabhiyet ve hiiviyyet meselesi igin ayirca bk. (Farabl, Mu., 5 4) (Farabl, Ta s. 6).
(Farabi, U.M., mesele, 5). (Fa.rabl, Fu., fas, 1-7). . .

Maluyet akla ait' suretlerdir, killi gergeklerdu‘ Tahakkuk baklmmdan mathete zét
ve hakikat, tahakkuktan sonraki belirlenme (taayiin) ve sa.hlslanma (tasahhus) bakimindan
da hiiviyet denir. Belirlenme ve sahuslanma ile ayirma (témeyyliz) meydana gelir. ' »

Mabhiyet, zihinde istirak kabul eder, behrlenme ise etmez. Mahlyet ve zht hem aklf -
varhiklarda hem de tabii varliklarda séz konusudur. : : :

.- Islam filozoflarma gore viicut, zorunlu varlikta, yam Alla.h’ta zatm, mah.lyetm ve haki-
katin' aynidir. Ancak, miimkiinde zit, mahiyet ve hakikat iizerine sonradan katilmistir,
Keldmcilara gére ise viicut, vacibde de mumkunde de zat ve mah1yet ve haklkat tizerine

- sonradan katilmistir. ‘

10 (Farabi; Fu., fas, 18; “ayet, Fussﬂet 53”) :

* Tabit ilmin biitin tabiiyat1 igine alan’ sumu.llu bir konusu vardxr -Bu ilmin altmda bu-
Iunanlara nisbeti, kiilli ilimlerin ciiz’l ilimlere nisbetini verir. Bu konu da harekette ve sii-
kunette olma haysiyeti bakimindan cxsxmdu', yoksa, her hangl bir felege veya her hangl_ ‘
ézel bir unsura mensup cisim degil... . .

* Bundan’ sonra, daha ézel olmak uzre, feleklere ait cxsunlerm 11mx gehr Bu 1lmm konusu
mutlak cisim olmaytp has cisimdir... : U : :

-.Bundan daha sonra ve daha. ozel bu' 1hm olmak iizre de mlzaglar ve hallerle blrhkte
dért eleman ilmi gelir. : T S

Bundan sonra da daha 5zel olmak iizre hayvanlar ve nebatlar 1ln-u ge].lr ve tabu ilim
burada son bulur... (Farabi, Ta., s. 22). : :

B ¥ Farabl, (Fu., fas, 19). v : o .

“12 Mevcut olan §eyler ma’kul, ma’kul olan seyler mevcutturlar Nas11 ki Allah’u Taala-
nmn viicudu, ancak, zat igin ma’kul olmasindan ibarettir ve ma’kul suretlerin viicut bulma-’
lari da onun tarafindan du§unu1mu; olmalanm gcrektmr (Fara.bx, Ta s. 8). Aynca bk,
(Farabi, T.S.,s 17). :

-Bu gorus St. Anselm delilinin esasxdlr ) : .

‘ 13 llletin, illetlenmis ile bxrhkte bulunmas1 gereklidir. Illetlenmlslerde blrhkte bulun-
' mayan illetler gergek illetler olmayxp hareket gibi istidatlar veya behrlem;lerdlr (Farabi,
Ta,, s. 6) . .

14



14 Bk. (Farabi, Ta., s. 12).

Tabii olaylarda gaye, maddede suretlerin viicud bulmasidir. Giinkfi her hangi tabif
bir sey, ancak, maddede her hangl bir suretin meydana gelmesi i¢in hareket eder, (Farabi,
Ta., s. 18). . :

15 Allah’in “siiphesiz her sey Rabbinda son bulur” dedigi iizre gaye, her seyin kendisin-
de son buldugu zitinda véicib olandir, yani Allah’tir. Ve her gaye hayr oldugu icin Allah,
mutlak hayrdir, (Farabi, Ta., s. 9; ayrica bk. s. 11).

"~ Hayrr, her seyin kendi varlik sinin ger¢evesinde istiyak gésterdigi ve kendisiyle viicudu,
yani viicuda ait riitbe ve hakikatinin tamamlandig: seydir. (Farabi. Ta., s. 12).

Allah, suf hayrdir, sirf akildir, sirf ma’kuldur, sirf akildir.

Allah, viicutta hayr diizeninin baglangiaidir, (Farabi, U. M., mesele, 5,6).

Varliktan bizzat maksud olan hayr ve diizendir. Ser, viicudu olmayan gelip gegici
seylerle ilgilidir. (Fa.rabl, D.K,s: 11).

16 1lk varhik biitiin islerinde kamildir ve kudretl hikmeti, iradesi tam ve miitkemmel-
dir. Onun hig bir isine halel gelmez ve aciz, kusur ve afetler ilisemez. Biitiin bu eksiklik ve
kusurlar, ancak, tabii seylerde s6z konusudur. Ciinkii, tabii seyler bir takim zorunluluklara
baghdirlar ve madde tam diizeni kabul etmekte yetkisizdir. (Farabi, Ta., s. 9).

Kendisine birbirine zit seyler eklenen mevcutlann ilki semavi:cisimdir... ve tezad,
viicutta bir noksanliktir... (Farabi, M. F., s. 35-36). Bu konuda ayrca bk. (Farabi, Z., s.
- 5-6). (Farabi, D.K. s. 3). (Farabx, T. S., 5. 15).

17,18 Senin meydana gikip yok olan seyleri sebepleriyle dusundugun gibi ilk varlik ta
bunlan sebepleri ve illetleri bakimindan disiiniir. (Farabi, Ta., s. 17-18). )

Hey’et ve suretlerden ibaret olan mevcutlar bir seye illet, diger bir seye illetlenmis;
bir seye zit, diger bir seye uygun olur ve o sey igin izafet iginde izafet olur ve izafet stiine
izafet cklenir ve onun 1gm sonu’ gelmeycn haller olur... (Farabi, Ta., s. 17; ayrica bk.
s. 18, 19).

Hig bir sey 'kendiliginden yok olmaz. Eger olsayd: viicuda gclmezdi. (Farabi, Ta., s. 19).

Her mevcudun bulundugu hél iizre meveut olusu ya tesadiif eseridir ya da distan ge-
len-bir fail sebebiyledir. (Farabi, M.F., s. 125). :

- Kendiliginde viicudu zorunlu olan diger mevcutlarn ilk sebebldlr, dolayisiyle, viicudu

diger biitiin viicutlardan 6ncedir. Bu viicut her tiirlii noksanhk ve eksiklikten de uzaktir,

dolaylsiyle de en miikemmel viicuttur. Béyle olmakla da fail, gai, suri ve maddi illeti yok-
.. (Farabi, D.K,, s. 3; aynca bk. s. 4).

Var oluslar ve yok oluslarla diger seyler, ancak, illetlerin yakinhig: ve uzaklig ile olur..
(Farabi, D. K., s. 5).

Daima scbepten viicuda gelen sey tabii veya 1rad1 olur. Araz yoluyla viicuda gelen sey
de tesadiifi (ittifaki)dir. Dolaysiyle viicudi olan bir seyin sebebi viicudi bir haldir. Yokluga
ait bir seyin sebebi de viicuda ait sebebin yoklugudur... (Farabi, D.K., s. 6).

* Bir cismin diger bir cismin viicuduna illet olmas: caiz olmayacag gibi ncfs veya akla
da illet olmas: caiz degildir... (Farabi, D.K., 5.8). )

Tabii sebepler dérttiir: fail, kabil (madde), suret, gaye... (Farabi, D. K., 5. 9).

Bu konuda ayrica bk. (Fizik Ek Not: 5).

Sebepler ve illetler hem yakin hem uzak olabilirler. Yakin olanlar bilinir ve zapt
olunabilirler, fakat, uzak olanlar, bazan bilinip zapt olunabilirler bazan da bilinemezler.

Alemde sebepleri bilinip zapt edilemeyen isler tesadiifi sanihr. Halbuki bu dogru
degildir. ‘Dolayssiyle tefe’ii! ve istihragta bulunmak ta akill igi degildir. Bu gibi seylere,
ancak dogustan veya gegici olarak aklinda hafiflik olan kimseler kayar/lar... Akl gegici

115



olarak zayiflatan ve hafifleten seyler de apin1 sehvet, hiddet, keder, korku veya nese gibi nefse
ait hallerin nefse hakim oluslaridir. '

) Yiiksek yildizlarin hareketleriyle kus sesleri, avug gizgileri gibi ugurlu ve ugursuz say1-
lan seyler de birbirleriyle kiyaslanamaz. Giinkd, yiiksek yildizlar hem nitelikleriyle algak
yildizlara etkide bulunurlar hem de onlar basittirler, degismezler, yok olmazlar, dolaysiyle
de seriftirler (serefliden zatinda énce geleni ve kendinden sonraki viicudun kendisine bagh
olam kasdediyoruz., (T. s. 3).

Yildizlarin hareketleriyle nagmeler arasinda da ugurluluk ve ugursuzluk iligkisi olamaz.
"Yildizlann burglarma da noksanlik veya miikemmellik, ya da dogruluk izafe edilemez.
Kiisuf olaylariyle her hangi bir hiikimdarin 8liimii arasinda bir iliski gérmeyi de deliler
bile kabul edemez. Kan rengindeki Merih’in savasa delalet ettigini séylemek safliktir. Yal- -
dizlara dair hiikiimler ortak bir isimdir. Bu hiikiimlerin bazilan zorunlu, bazilarn da saniya
ve tahmine aittir. Yildizlarin hareketlerinden insanlar hakkinda istihraglarda bulunmak,
iste bu ekici kisma giren hiikiimlerdendir ki daima zorunlu hiikiimlerle kansarak yanlishk-
lara sebeb olurlar. Kisaca, yiiksek yildizlarin baskalarina etkide bulinmalarina ve insanlarin
gergekten bunlara inanmalarina imkin yoktur... (Farabi, F. U., fasil, 16-17, 18, 19, 20,
21, 22, 23, 24, 25, 30). '
. Elemanlarin parcalanma ve ayrismalarinda en kiigiik pargalar bir tesadif eseri olarak,
insan teskil edecek surette birbiriyle karisinca, insan hey’etinde toplanirlar. Onlan tesadiif-
ler, canhi veya cansiz nevi’ler meydana getirecek surette kartirinea, bu nevi'lerin hey’etle-
rinde toplamirlar. (Farabi, M. F.s. 99).

‘Sebeb, eger, once sebeb olmayip ta sonradan sebeb olsaydi, siiphe yok ki bagka bir

sebepten 6tiirii sebeb olurdu ve kendi ilmi tertibi iizre, kendisinden esyanin sebeplerinin
tertiplenecegi bir mebdee ulasirdi. Doguslar ve yok oluslar.dleminde, ister tabit ister ihtiyari, a
sonradan meydana cikan her sey mutlaka bir sebeple meydana gikar ve sebeplerin sebebine
gelip dayanir. Insan, kendi ihtiyaninda olmayan dis sebeplere dayanmadikga islerden hig
bir ise baslayamaz. Iste, bu sebepler, bir tertibe; tertib, bir takdire; takdir de bir kazaya
dayamr. Kaza da emirden gelir ve her sey mukadderdir. (Farabi, Fu., fas, 58).
' Ve yine, diledigini isledigini, istedigini sectigini sanan kimse, her seyden énce onun bu
segme yetisinin (ihtiyar) 6nceden kendisinde yoktu da sonradan mi1 meydana ¢iktigini, yok-
sa, kendisinde daha &nceden mi var oldugunu arastirmali. Eger, ondaki bu segme yetisi
sonradan meydana gikmis degilse bu segme yetisinin onun varhginin basindan beri onunla
birlikte bulunmast, onun kendisinden ayriimayan bu se¢me yetisi iizre yaratilmis bulunmasi
ve onun bu segme yetisinin baska biri tarafindan kendisine gerekli kilinmig bulunmasi
gerekir. Eger, ondaki bu segme yetisi sonradan meydana gikmis ise her sonradan meydana
gikan bir sebeb ister, her sonradan meydana gikan bir meydana gtkaran gerektirir. Binaena-
Jeyh, onun se¢me yetisi oniu gerektiren bir sebebten dogmus olur. Sonradan meydana
getirene gelince, bu, ya kendisi olur ki bu takdirde bu kendi segme yetisinin icadina diger
bir segne yetisi sebeb olur ve bu sebeb zinciri de uzar gider; ya da bu segme yetisi kendisinde
kendi segme yetisi olmaksizin hasil olmus olur ki bu takdirde bir bagkasi tarafindan bu seg-
. me yetisine siiriiklenmis olur. Boylelikle, kendi segme yetisinden dogmus olmayan dis sebep-
lere ulasilnus olur. Dolayisiyle de en sonda her seyin zéhirde bulunacag tertib diizeninin
gerektidigi hal dizre gerekli olan’ bir ilk, yani ezeli bir gegme yetisine ulagilacaktir. Eger,
. sonradan meydana gelen bir segme yetisinde son bulacak olsaydi sbze yeniden baslamak
. gerckecekti. - . ‘ ,

1ste bundan, iyilik ve kétiilik ad: altinda mevcut olan her seyin ezeli iradeden dogan
sebeplere dayandigi agikga gériilmektedir. (Farabi, Fu., fas, 59).

116



Kalem, ruhani bir melektir, yazmak ta hakikatleri tasvir etmektir. Kalem, anlamlar-
dan emirde olam alir ve onu levh’e ruhani-bir yaz ile verir. Kaza, kalem; kader de levh
anlaminadir. Kaza, tek olan emrin igerdigini, kader de belirli bir &lgit dairesinde tenzilin,
dagdip yayrlmanin igerdigini sa.mil olur..."(Farab‘i, Fu., fa.s, 57). -

PSIKOLO_]I EK NOTLARI -

1- Farabi’nin psﬂ:olo_uk fikirleri igin 6zellikle bk. (Farabl, Fu., fas, 29, 30, 33, 34, 39,
40, 45, 46, 48, 49, 50, 51, 52, 53, 54). (Farab;,U M., mcsclc, 20, 21, 22 “bu mesele akli‘
ruhiyata aittir”).

Akl konusu igin 6zellikle bk. (Farabi, M.A.; MU.; Z.; D.K. nsa.lelenylc, M. M soru,
27, 28, 30, 31, 32).

Not: Bu konuda asagiya aldifimz uzun ek notlarm balea.nnda, goriilen luzum uzerme,_.
asil metne nazaran terciimede satir swrast gézedilmemistir. o

2 (Farabi, Ta,, s. 13; ayrica bk. s. 10).

Insan nefsleri soyutlar (mufartk)dandir ve soyutlar gesitli ha.kxka.t mertebclen uzredu‘ o
1- Sebebi olmayan viicutlar ve bu da birdir. b :
92- Fa’al akillardir ki bunlar bir ¢ok nevidir.

3- Insan nefsleridir ki bunlar da sahsxyet baklmmda.n ;okturlar.

Biitiin soyutlarda ortak dort sifat vardu'

1- Bunlar cisim deglldu'ler

2- Bunlar bozulup yok olmaz ve Slmezler.

3- Bunlar kendi zatlarim algilarlar.

4- Bunlarin her birinin mutlulugu, madde ile kanslp Iekkelemm; olan seylenn muﬂu-
luklarindan istiindiir. (Farabi, Mu., s, 2-3). :

Insan nefsleri soyuttur. Bundan dolayr da bunlann illetinin de soyut olmast gereku' ‘
Ciinkii, cisim, viicut derecelerinde soyutlardan sonra gelir... ve insani nefslerin viicudu gibi
viicutlar sebepsizdir. Zira, cismani suret, kendi vucudundan da.ha mukemmel bir viicud
meydana getiremez. (Farabl, Mu., s. 5-6).

Insan nefsleri soyuttur giinkii:

'I- Insani nefsler, ma’kullan algilarlar, ma’kullar ise soyut a.nlamla.rdn'
2- Insani nefsler, bizzat kendilerini algilarlar...
3- Insani nefsler, maddede bulunmalan miimkiin olma.ya.cak sekilde zldlan birlikte -

algilar.

4- lnsani nefslerin, bedenin yok olmasiyle yok olmalan gerekmez (Farabx, Mu,, s. 7)

Semavi akillarin, nefslerin ve feleklerin meydana gelisi ha.kkmda aynca bk. (Farabx, )
M. F,, 5. 23-25, 27-33). i
’ Insanda besleyici, duyucu, tahayyiil ed1c1, du;unucu ve 1stey1c1 gxbl bn' takmn kuwct-
ler vardur...

Besleyici, duyucu, tahayyiil edici, digliniicii ve isteyici kuvvetler, asagidan yukanya -
birbirlerine nazaran madde ve suret gibidirler. Ancak, tahayyiil ed1c1 kuvvetin sureti olan
~ diigiiniicii kuvvet hig bir kuvvetin maddesi olamaz... :

- Insandaki besleyici kuvvet, sadece, bedene hizmetle gorevhdlr Duyucu ve tahayyiil
edici kuvvetler ise hem beden hem de du.sunucu kuvvetine hizmetle gérevlidir ve bedene
yapilacak her ii¢ hizmet, sonunda, her scyden dnce bedenc dayanan dusunce kuwetme
yapilan hizmet demek olur... :

117



- Duglince kuvveti. de ikiye aynlir: ameli ve nazari. Amcli olan du§unce kuvveti nazari
olan diisiince kuvvetine hizmetle gérevlidir. Fakat, nazari olan diisiin¢ce kuvveti bagka bi¢
seye hizmetle gérevli olmayip, o, ancak, mutlulugu ulasmaga yardimaeidur. L

Dijslince kuvveti ile insanin ma’kulati diisiinmesi, giizel ile girkini ayird etmesi, san’at
ve ilimlere sahip olma51 mumkundur En sonda biitiin bu kuvvetler isteme kuvvetine
baghdirlar. : . ‘

Isteme kuvvetx, bir seye 6zlem veya tlksmtl duyan kuvvettlr Bu kuwet, bas bir kuvvet
olup kendisine yardimei kuvvetleri vardir. lradenin kendxslyle husule geldigi kuvvet iste
bu kuvvettir. Zira, irade, ya duyma ya tahayyiil etme veya diisiinme’ yoluyla algiladigimiz
seylere istek duyusumuz veya duymaylsumz ve o seylcn almak veya birakmak hususunda
verdigimiz hiikiimdiir. ‘

Istek, bazan bir sey 6grenme bazan da bxr seyi butun vucudumuzla veya vucudumuzun
sadece bir orgam ile yapma seklinde belirir ve istek, ancak, isteme kuvvetinin reisligi al-
tinda hasil olur. Bedenle yapilan 1§1er ise isteme kuvvctme hlzmette bulunan kuvvetlerlc
hasil olur... :

Kisaca, efer mutlulufu nazari kuvvetle tamr ve onu gaye bilip ona ulasma yolunda :
duyma ve hahayyiil etme kuvvetlerinin yardimiyle en yapacagmm diisiinme kuvvetinden -
gikanirsan (istinbat), bundan sonra da bu fiilleri isteme kuvvetinin aletleriyle meydana ge-
tirirsen 0 zaman senin biitiin islerin iyi ve giizel olur. (Farabi, M. F., s. 47-52, 65-68). Ruh

kuvvetleri icin ayrica bk. (Farabi, U. M., mesele, 20-22) : )
: Ruhun gidas: 1atif riizgardir (nesim); ruh onu kendi cevherme dondurur (kalbeder)
‘ve onunla beslenir. (Farabi, Ta., s. 20)- . - ‘

Biitiin nefsler, zatlarinda fiili olarak kemale ermege muhtagtxrlar ve onlar bu husus

igin gesitli derecelerde isti’dada sahiptirler. (Farabi, Ta s. 13).
: Kemal, basitlik bulunan ycrdedu' basitler de ilk mebde ile fa’ al aklllardlr ‘(Farabi, .
'Ta.,’s. 10).
Insant nefsleri kuvveden fiile glkaran akildir. (Fatabl, Mu., s. 6)
" Insani nefsler, ilimlerinin prensiplerini hayal kuvvetinden alirlar. Her hangx bir seyi
dgrenmede hayil kuvvetine ihtiyaci kalmadiginda da o nefs kemale ermi§ demektir. Farik
: oldugunda da fa’al akhin feyzini kabul igin 6zel isti'dada sahib olur. (Farab:, Ta s. 13).
Nefsin aklettigi her sey tahayyiil ile kan§1kt1r (Farabi, Ta,, s. 16)
Nefs, bir seyi algiladigimda bu algilama ile kemale gelmegi ister, yoksa, algilanan seyin
:zéti algilamag: degil. Belki bu, dncekine bagh olarak meydana gelir. (Farabi, Ta., s. 10).
- Mufarik ve natk nefs (soyintlar ve akil) gibi viicutlar: kendiliklerinden olan mevcutlar
. kendi zatlarim algilarlar. Viicutlar: baskalarindan olan mevcutla.r zatlarim z]gﬂayamazlar,
: gbrme kuvveti gibi. (Farabi, Ta., s. 11). . -
~ Anicak insan nefsi zitim distinebilir, glinkii, o, soyuttur. Hayvani nefiler soyut olmadik-
la.rmdan zatlanm diigiinemezler. Giinkii, bir seyin akledilisi, onun maddeden sxynh;indan
(tecrid) baska degildir. Nefs, duyulan ve tahayyiil edilen seyleri, ancak, aletler arac: ile al-
gilar, fakat, tiimelleri ve akla ait isleri dogrudan doﬁruya zatinda kendisi algﬂar (F arabi,
- Ta.,s. 12). )

“Insant nefiler icin bedenden aynldlktan, yani- 8liimden sonra mufanklarm mutlulugu
cmsmden (yani soyut) mutluluk vardir ve bu- ge§1t mutlulugun en miikkemmeli de fazil .
nefslere mahsustur. (Farabf, Mu., s. 8). RIS
.-+ Felegin ilk mebdei diisiindiigiinde onda meydana gelen hal, b1z1m bir seyl tahayyul
ettigimizde bizdeg;ériilen vecd g1b1d1r (Farabi, Ta., s. 14). i

* Felek, esyay1, 6nce diisiiniir ve sonra tahayyiil eder. Halbuki blz, bu' ;cyl 6nce tahayyul
ederiz ve sonra diisiiniiriiz. (Farabti, Ta., s. 14-)

118



Yildizlarin akillar: fiil halinde olmayip kuvve halindedir. Dolayssiyle onlarin diisiiniis-
leri bir defada ve aniden olmayip derece derecedir. Hareketleri, tahayyiilleri de bir defada
ve 4niden olmayp sira iledir. (Farabi, -Ta.,s. 9). - : :

Felegin ve yidizlarin iradesi (maksadi) kemale ulagmak ve ilk mebdee benzemektir.
Onlarin iradeleri dé harcketi meydana getirir. Onlarin hareketlerinden de bu kéinatin
viicuda gelmesi "gerekir. Bu da ikinci dereceden kemallerden sayilr. (Farabi, Ta., s. 15;
ayrica bk. s. 14). R : . :

Beden, nefsin viicudu igin mutlaka sarttir. Fakat, nefs; bakast balimindan bedene muh-

: ta¢ degildir. Nefs, kimil olmadi1 halde bedenden aynldig: takdirde de bedensiz. kemale

gelebilir. Beden, nefsin viicudu igin sart oldugu halde keméle ermesi igin yart degildir. (F arabi,
Ta., s. 13). Aynica bk, (Farabi, M. F., 94-95).
Aristo i¢in nefs, kuvve halinde hayati haiz olan tabii cismin ilk kemalidir. Baska bir

- deyigle, nefs, kuvve halinde hayat sahibi organik cisim sureti gibi bir cevherdir ve bu cevher

de ilk kemaldir. Aristo’nun bu nefs tanim igin ayrica bk. (Farabi, M. M., soru, 32).
Hakimler, her hangi bir seyin viicudunda ve bakasinda muhtag oldugu seye ilk kemz‘ll,
viicudunda ve bakasinda muhtag olmadig1 seye de ikinci kemdl derler. (Farabi, Ta., s. 3).
-~ 3 Senin- varhgxii iki cevherdendir: biri sekle, surete, nitelige, nicelige sahip, hareket
eder veya etmez olan, yer kaplayan ve béliinebilen bir cevherdir. Digeri ise bu sifatlarin
hig birisi kendinde olmamakla birinciye benzemeyen bir cevherdir. Onun ne oldugu vehim-
le degil, ancak, akilla kavranabilir. Bé.§ka bir deyisle, sen iki dlemden biresiksin: emir dlemi

" ve halk alemi. Gﬁnkﬁ; ruhun, Rabbmin emrin_den,- bedenin ise Rabbmin halkindandur.

(Farabi, Fu., fas, 30). ‘ _

Insan nefslerini kuvveten fiile gikaran akildir. (Farabi, Mu,, s. 6). : ‘
" Aristo’ya gore ruh, her seyden dnce, biitiin organizimin ilk f iili, islernlerinin prensibidir
ve bu bakimdan ruh, meseld, bitkide beslenme giici, hayvanda beslenme ve hareket

-giicii, insanda da bunlarla birlikte diisiinme prensibidir. Bk. (Aristo, De Anima, II, 1,2).

Ve yine A isto’ya gore ruli, bedenin maddesinin iceriden isleyip onu duyuma, oradan
da diisiinceye kadar yiikselten sekil veya prensiptir. Baska bir deyisle, ruh, kendisiyle yasa-

" digumz,  hissettifiimiz, diisiindiigiimiiz seydir. Diisiince miistesna, hig bir ruh bedensiz ve
“hig bir beden ruhsuz olmaz. Dolayisiyle, insan ruhu fanidir. Bk. (Aristo, De Anima, IIL. 5).

4 Senin rubun emir alemi cevherihder_ldir. Hig bir suret ile gekillenmis, hig bir tabiatla

tébiatlanmxg, hig bir isaret igin belirlenmis olmayip hareketle hareketsizlik arasinda da gidip

gelir degildir. Bu sebepledir ki sen, gecip gitmis olan yokluk kali ile gelecek olan hali algi-

larsin ve melekat dleminde ﬁizer ve ceberut leminden nefeslenirsin. (Farabi, Fu., fas, 29).
"~ Ma’kulleri kabul ile telakki eden insan ruhu cismanf olmayan bir cevherdir. O, vehme

nisbetle ne yer tutar ne de mekén tutar; duyu ile de algilanmaz. Giinki o, emir milkinden-~

- 'dir. (Farabi Fu., fas, 53). .

"5 Insanmn nefsi kendi kendisiyle vardr, bir bedenden bagka bir bedene gegmez; ciinkii, .

* her nefsin bedeni kendine mahsustur... (Farabi, Ta., s. 10).

Eflatun’un dedigi gibi nefsin bedenden énce olmast caiz’ degildir. Tenasuhgularm dedik-
leri gibi nefsin bir bedenden diger bir bedene gegmesi de caiz degildir. Nefsler icin bedenin
sliimiinden sonfa saadet ve sekavet halleri vardir ve bu haller her nefs iin baska bagkadir.
Her nefs, miistahak oldugu hale kavusur. (Farabi, U. M., mesele, 22). Ayrica bk. (Farabi,

CDXK.,s10). _

Insan, sir ve asikir olarak ikiye ayrilir; onun asikdr kismi organlarl ve diger iligkileriyle
birlikte goze goriinen kismdir. Duyu, onun di yiiziini bilebilir. Tegrih te i¢ yiiziing gosterir.
Fakat, sirr1, onun ruhi kuvvetleridir. (Farabi, Fu,, fas, 33).

119



6 Insan yaratilmigtir (kiin) ve her yaratlmis olanmn yok olmasi zorunludu.r (Farabi,
Ta., s. 15). "

Nefs, bcdenden aynldlktan sonra fiil halindeki akil ile birlegir. (Farabi, Mu., s. 8).

Cesitli zamanlarda birbiri ardinca gelip giden fazil sehir hiikiimdarlarinin hepsi tek
bir nefs ve hepsi biitiin zaman boyunca yasamus tek bir hiikiimdar gibidirler. Onlardan bir
cemaat ayni bir zamanda gerck ayni schirde gerek baska bagka sehirlerde birbirlerini pesle-
seler de durum aynidir. Cemaatlan: bir tek hiikiimdar, nefsleri de bir tek nefs gibidir. Sehir

. halkinin her bir tabakas: i¢in de durum aynidir. (Farabi, M. F., s. 92-93).

7 Aristo’nun metafizifinde sziinii ettigi akil, birinci felegin hareket ettiricilerinin bir
cevher olmasina saik olan ve biititn varliklarn ilki olan, ger¢ek biricik olandir. Diger akil-
lar, ancak, ona nazaran, onunla ve onun tertibine gére akildirlar. BK. (Ansto, Met, XII.,
7-9). Aynica bk. (Farabi, M.A,, 6).

" Akhn iki anlami vardir: biri, zihinde bir seyin algilanmasi, digeri de kendisiyle algilan-
ma meydana gelen sey. (Farabt, Te., s. 22).

"Insan, kendine mahsus &yle bir nefse sahiptir ki ondan islerini cismani aletlerle yapan
kuvvetler meydana ¢iktig1 gibi islerini cismani 4let kullanmaksizin yapan ve akil denen daha )
baska bir kuvve de meydana gikar. Besleyici, terbiye edici, dogurtucu ve bunlarmn yardim-

- cilan olan kuvveler ondan oldugu gibi disa ve ige ait duyular, tabayyiil kuvvesi, vehim
kuvvesi hatirlama kuvvesi ve diisiinme kuvvesi de bu nefsin algilayicr kuvvelerindendir...

Yine bu nefsin kuvvelerinden biri de insana, insani islerden hangisinin yapilmas: gerek-
tigini kegfettiren ameli kuvvedir. Yine bu nefsin ilmi akil kuvvesi vardir ki bu, nefse, cev-
herini fiil halinde akil olarak tamamlamaga ihtiyact oldugundan verilmistir ve bu ilmi
akil kuvvesinin dereceleri vardir. Bazan heyulini akil olur, bazan miistefat akil olur. Ma’-

" kulitla iligkili olan bu kuvve cisim degildir, cisimde de degildir. Bu kuvveye sahib olan
nitk nefs tek bir cevherdir ve gergekten insan odur; ve onun organalara dagilmis kuvveleri,
dallart. vardir. - Nititk nefs te lendisini kabule miistaid ve onda viicuda gelmege
mistahak olan bedenin veya beden olma yetisinde olan seyin (nutfa) meydana
getirilisi &minda suretler verici tarafindan meydana getirilmistir... (Farabi, D. K., s. 9-10).
Ayrica bk. (Farabi, U. M., mesele, 20, 22). Nétik nefs igin ayrica bk. (Farabi, S. M., s. 13).
Akillar ve ma’kuller igin ayrica bk. (Farabi S. M., s. 3-7). Akhn. bes ayr1 anlam i igin bk.
(Farabi, M.A. risalesi).

. Duyu, halk dleminden olan seylcrdc, akil da emir alemmden olan geylerde tasarruf
eder. (Farabi, Fu., fas, 54).

- Her bir alg: ya 8zel bir sey igin olur ki Zeyd’in algst gibi ya da genel bir sey icin olur ki

insanin algis: gibi. Genel algida gérmenin ve duyulanin rolu yoktur. (Farabi, Fu., fas, 60)."

Duyu, suf anlamlan algilayamaz, belki, kansik olarak algilar. Duyu, duyulan seyin

kaybolusundan sonra da onu déim kimaz. Zira duyu, her hangi bir kimseyi stf insan olusu

haysiyetinden algilayamaz. Duyu duyulan sey (mahsus)den ayrildifinda o seye ait suret-
lerden de siynilir, dolaysiyle, ne maddede ne de maddenin iligkilerinde sureti algilayamaz.

(Farabf, Fu., fas, 46).’

"+ Nefs, madde ile ilgili oldukga, zitim ve kendine mahsus hallerini ve sifatlarimi alg'xla-

yamaz ve ancak maddeden siyrildiktan sonra bunlar: bilebilir. (Farabi, Ta., s. 4).
*Algy, ‘ancak, nefs igindir. Duyu ise, ancak, esyayr duygular, ve duyumlanan (mahsus)

sey icin de infialden baska yoktur...

Nefs, duyumlanan seylerin suretlerini duyularla ve ma’kul suretleri de duyumlanan
seylerin suretleri araci ile algilar...

Insanda bilginin husule gelmesi duyular yomzndendxr Insanin tiimelleri algilamast
da tikelleri duyumlamas: yiiziindéndir, Insanm nefsi, kuvve halinde bilicidir,

120



Akilbilig olmayan ¢ocugun nefsi, kendisinde ilk ilimlerin ve mebdelerin hasil olmasina
miisaittir. Bu ilk bilgi ve mebdeler ise duyularin yardimina ihtiyag kalmadan ve kasd ol-
maksizin ve farkina varilmadan ¢ocukta hasil olur...

Nefs, bedenden ayrildiktan sonra da hig bir cismani kuvvete muhtag olmaksizin, kiigtik
cocukta goriildiigii gibi, onda, kasitsiz ve farkina varilmadan ma’kulleri algllama. xst:’da.dl
- hasil olur.

Insan nefsinin bilgi yollarimin baginda duyular gelir. (Farabi, Ta., s. 3-4; ayrica bk.
s. 12). - -

Bilgi meselesi i¢in ayrica bk. (Farabi, M.F., s. 48, 50-51, 62-65). (Farabi, Te., s. 19).
1lim ve fazilet meselesi igin bk. (Farabi, T.S. risalesi).

8 Emmare nefs, nitik nefsin hayvani veya sehvanti nefse uyup sehvet ve kotiilitkkten bag-
ka bir jey diisiinmemesidir. Ayrica bk. (Cavit Sunar, Mistisizmin Ana Ha.tlan, s. 116, Ankara,
1966).

9 Levvame nefs, natk nefsin, hakka yénelmekle beraber, keﬁdisinde yine de gehvet
meyli kalmasi ve dolayssiyle kendini levin etmesidir. N4tk nefsin, hayvani ve sehvani nefsin
hitkmiinden tamamiyle kurtulup sehvetleri biisbiitiin unutmus olmas, dolayisiyle de ilahi
nura kavu;mus olmasina da mutmainne nefs denir. Ayrlca bk. (Cavxt Sunar, ayni eser, S.
116). R . _
Mutmainne nefsin ilk hak olani alg:lamasx onun kemali, ilk hak olam tecelli etngl gey
lizre tenzih etmek te onun irfamidir ve bu da lezzetin en son dcrece51d1r Algllayanla algx-
lanan, bir bakima, birbirlerine benzerler... (Farabl, Fu., fas, 22). .

10 Bk. (Farabi, Fu., fas, 48).

11 Nefs, mutluluga ulagma yolunda iradi fiillere muhtao;tlr Bu fnllenn bir kismoi fikre
ait, bir kismi da bedene aittir: Bu fiiller, stmrh ve belirli bazi davranis ve melekelerle elde
edilen simrh ve belirli baz fiillerdir... Mutluluga ulasmaga yardim eden fiiller giizel fiiller-
dir... Mutluluga engel olan fiiller ise kétiiliiklerdir ki bunlar da girkin fiillerdir...

" Natk kuvvetin nazari kismi da ancak mutluluga ulasmaga hizmet eder... Iste bu nazari
kuvvetle mutluluga tamdiktan sonra ona ulagsma yolunda.ki fiilleri isteme kuvvetinin alet-
leriyle gergeklestirirsen o zaman biitéin fiiller iyilik ve giizellik olur. (Fa.rabl, M F oy 8¢
66-67). . s ’

Hayir da ger de iradeye dayamir. (Farabi, M. F., s. 78).

Bazi insanlarda iyi teemmiilde bulunmaga ve teemmiiliiniin’ gcrektlrdlgt seyi meydana
getirmege kuvvetli irade vardir. Iste, bu kimselere hiir demek adetimizdir. (Farabf, Te.,
s. 16-17). : : )

12 Hayvani alg: ya d1§ta veya igte olur. Dista alg: bes duyu ile olur. Hayvamn igte al-'
gist da vehim ve yardimalan iledir, (Farabi, Fu., fas, 40). .

Duyu, halk ileminden olan seyleri, akil da emir ileminden olan seyleri ta.sarruf eder.

_ Fakat, halk ve emir alemlerinin iistiinde olan ey ise duyuya da akla da kapalidir. Fakat, .
onun bu kapalih agikhgindan bagka degildir. Nasil ki guncg ne ka.dar bulut]a Srtiilse de
yine ¢ok agik bir haldedir. (Farabi, Fu., fas, 54).

Esyanin gergeklerini bilmek insanlarin kudreti disindadir. Bu yuzden esyanmin ancak
hassalarin, gerekirlerini ve arazlarmm biliriz, fakat, esyanin gergegine delalet eden mukavvim
fasillarim bilemeyiz. Belki onlar, sadece, bir takim hassalara ve arazlara sahib esya dcye-'
biliriz. Su halde, biz ne ilk mebdein, akhin, nefsin, felegin, atesin, havanin, suyun ve topragin
gergeklerini ne de arazlarin gergeklerini bilebiliriz... Bundan dolayidir ki esyanin mahiyeti
haklkinda anlasmaziiklar oluyor. Giinki, her insan diger bir insamin algladif: lazim (bir

121



seyden asla ayrllmayan)dan baska bn- lazim’ algxhyor ve dolayisiyle o lazima gore hukum
veriyor... ‘ : :

Biitiin bunlar gibi, biz, ilk mebdcm gergegml ‘de bilmiyoruz. Onun hakkinda bilebil-
digimiz sey, ancak, ona viicudun zorunlu oldugudur. Bu ise onun lizimlarindan bir lazim-
dir, gergegi degildir. Bu lizzimdan da onun vahdaniyet ve sair sifatlan gibi baska lazimlanm
tammis oluyoruz. (Farabi, Ta., s. 4-5). -

Tanrmin zitm algldamaga hic bir' yol yoktur, belki sifatlariyle algilanabilir.” Ancak,
ona giden en son yol, cahillerin vasfettikleri gibi, ona ula;tlracak bir yolun bulunmadlglm
kavramaktir. (Farabl, Fu., fas, 55). i :

13 Kuvve halmde ma’kul olan seylerm fiil ha.lmde ma’kul olmalart i icin fiil halmdek1
akil tarafindan akledilmeleri gerekir ve onlar kuvveden fiile gegmek igin bagka bir seyin
arachgma muhtagtirlar. Onlar: kuvveden fiile cikaran arag ta cevheri her hangl bir fiili
akildan tesekkiil eden ve madde ile asla ilgisi olmayan bir zatur. Iste bu akil, kuvve halinde
bir akil olan heyulini akla 151k kabilinden bir sey verir ki bu sk sanki giinesin goze verdigi
ik gibidir. Onun heyulini akla olan nisheti giinesin' goze nisbeti gibidir... Heyuldnt akil .-
- kendisine gbre 151%in goze mesabesinde olan seyi akleder ve bu sey araci ile de kendisinde

bu seyin irtisamina sebeb olan fiil halindeki akh akletmis olur. Bu suretle de kuvve halinde
ma’kul olan seyler fiil halinde ma’kul ve ayni zamanda kuvve hahndc 4kil iken fiil halinde
- &kil olmus olurlar. -
- Iste, bu mufank aklm heyu.lam aklldakl bu isi, yam bu etkm giinesin gozdckl isine,
: yam gbze etkisine benzer ve bu sebeple de ona fa’al akil denmistir. Onun.mufarik varhklar ..
arasindaki mertebesi-ilk sebeb hari¢-onuncu mertebedir. Dolaysiyle de heyulini akla miin-
' fail akil denmektedir. (Farabi, M.F., s. 63-64; bllgmm ne oldugu hakkmda ayrlca bk. s.
47-51 62- 65) : :

14 Bk. (Farabl, Ta s. 13).

Akhyyat bast bos blrakxlan vehlmlerden 1baret degﬂdu' (Farabx, Ta., s. 4; ayrica -
bk. s. 2-4).

Matematlge, tabii 1hmler gibi daha bir (;ok 1llmlerc giren bu'hk ve gokluk gibi seylcrm
o ilimlerden iistiin olan bir ilmin arazlarindan olmalar1 gerekir. Bunlar ilhi ilmin anza- .

" larindandir. (Farabi, Ta., s. 25).. : ‘

Insan bilebilecegi biitiin bllgllen temyiz kabiliyeti ile elde eder. Insanlarm bxleblleccgl
b11g1 de iki kissmdir: bu' kismu yalniz bilinir, fakat, onunla amel ed:.lmez, meseld, dlemin
sonradan oldugu ve Allah’in bir oldugu hakkindaki ilmimiz ile bir gok duyulur. seylerin
sebeplerini bilmemiz béyledir ki bunlar ancak 83renilir. Diger kismi is¢ hem bilinir hem de
onunla amel edilir, mesels, anaya babaya iyilik etmenin iyi, hainligin cirkin, adaletin giizel
oldugu hakkindaki ilmimiz ile bize sihhat kazandiran seyler hakkmndaki tibbi ilmimiz
bdyledirler ki bunlar hem bilinir hem dc bunlarla amel edilir ve boyle ilimlerin kemali
ameldir... : : . . ‘

Bilgiler iki sinmif oldugu gibi san atlar da iki smlftn‘ Bir slmf san’atla yalmz 111m hasxl :
“olur bir sintfi ile de hem kendistyle amel edilen seyl bilmek miimkiindiir hem de o §ey1 yap-
mak kudreti elde edilir... (Farabi, Te s. 19-20; ayrica bk. s. 24) o

'15 lnsanin rubt kuvvetleri iki kisundur: bir kismi amel 1$lenyle b1r k:sml da alg: 1slcr1ylc'
ilglhdu'. Amel iig kisimdir: nebati, hayvani ve insani. Alg: iki kusimdir: hayvani ve insanf.
‘Bu bes kisim insanda mevcuttur ve bunlar onu kendinden bagka olanlarla da ortak kilar.
(Farabi, Fu., fas, 34-35). Bu konu igin ayrica bk. (Farabl, U M., mesele, 20-22) (Farabl,
DK, s. 9-10)

122



16 Besleyici kuvvet duyucu kuvvetin maddesi gibidir ve duyucu kuvvet besleyici kuvvet
iginde suret gibidir. Duyucu kuvvet tahayyiil edici kuvvetin maddesi gibidir ve tahayyil
edici kuvvet duyucu kuvvet iginde suret gibidir. Tahayyiil edici kuvvet te nitik kuvvetin
maddesi gibidir ve natik kuvvet tahayyiil edici iginde suret gibidir. Fafak, natik kuvvet,
baska kuvvetin maddesi olamaz. Natlk nefs, sadece, kendinden &nce gelen biitiin suretlerin -
suretidir. (Farabi, M. F., 51-52).

Bu bakimdan Farabl, dinin, saf aklin verdjgl bilginin altinda oldugu kanaatindadir.

17 (Farabx, D. K,,s. 10). Islim Messai filozoflari, gcnel olarak, sirf akla degil, deney
ile birlikte olan ve onu pesleyen bir akla kiymet vermislerdir.

Farabi asil viicut hakkinda séyle diyor: -~ ’

Bugtinkii gozle goriinen viicutlar tabii viicutlar degildir. Tabii viicut, bu viicudun y1-
kilmasiyle meydana cikar ve kemdle ulagir... Nefsin bedene karigmast tabii degildir. Asil
insan, ruhtur... Ruhun miikcmmelligi ve fazileéti bedenden kurtulmamasindadir. (Farabdi, -

‘M. F.; s. 121).

." Insamn tabiat1 (mahiyeti), tabiat olma bakimimndan sonradan vucut bulucu ve bozu-
lup yok olucu degildir. Belki o ibda’ olunmustur ve sonradan viicut bulucu ve bozulup
yok olucu sahislarla varhéxl korunmustur. Fakat, insani sahislar, sonradan viicut bulucu
ve yok olucudur. Bunun gibi, elemanlardan her birinin tabiati da ibda’ olunmustur ve son-
‘radan viicut bulucu ve yok olucu degildir've onlann sahislariyle varliklar1  korunmustur.
Fakat, bu diinyanin tabiati sonradan viicur bulucu ve bozulup yok olucudur. (Farabi, Ta., s.
8-9). .
Sahislanma, sahislananda “bagkasimin istirdk etmemis oldugu bir takim anlamlarin

bulunmus olmasidir ve bu anlamlar da vaz’, nérede, ne zaman gibi seylerdir. Fakat, karalik
ve akhk gibi sifatlara ve lazimlara-gelince bunlarda istirak vardir. (Farabi, Ta., s. 14-15).

Insana en ziyade has olan hayir akildir. Giinkii, insamt insan yapan akildir... Ona eski-

_ler nutuk ve bu yiizden insana da nitik demislerdir... Nutku kemale ulagtiran san’ata da
da mantik derler... (Farabi, Te., 5. 22-23).

Mubhassis, bir gey icin kendisiyle o seye viicut belirlenen ve o seyin onunla benzerlerin-
den ayrildigt seydir. Muhasss, seyin viicuduna girdigi gibi onun kivamna da girer ve onu
fiil halinde sahis olarak ortaya kor. (Farabi, Ta., s. 14).

Farabi’ye gére akhn altt anlam: vardir:

1- Insan alilhdir séziinden kasdedilen seydir.

" 2. Keldmeilarin akla uygundur ve degildir séziinden kastettikleri seydir.

3- Aristo’'nun (Burhan) adh kitabinda ileri siirdiigit akildir.

4- Aristo’nun (Ahlak) kitabinin altinci makalesinde séziinii ettigi akildir.

5- Aristo’nun (Nefs) adl kitabinda séziini ettigi akildir.

6- Aristo’'nun (Metafizik) adl kitabinda séziinii ettigi akaldir.

_Birinci akildan kasdedilen sudur: :

Iymanli olmak, iyi ve fenay: ayird edebilmek, yani basiterli olmak, faziletli 1§1cr1 ya-
pabilme, yani ahlaki basirete sahip olmak.

Ikinci akildan kasdedilen sudur:

. Kelameilara gore herkes veya bir gok kisilér tarafindan dogru olarak kabul edilen bir

dnerme... : AR »

Ulciincii akiddan kasdedilen gudur:

Bu, Aristo’'nun (Burhan) adli kitabinda sdziinit ettigi akildir. Bu da nazari ilimleri,
mebdeleri olan tiimel ve zorunlu énermelerin yakinini dusunmeksnzm tabii bir surette ve
dogustan bir giicle insana kazandu‘an nefs kuvvetidir...

123



Dérdiincii akildan kasdedilen sudur

- Bu Aristo’nun (Ahlak) adh kitabimn altinci makalesinde sdziinii ettlgl akildir. Bununla,
irade ile sadir olan geyler arasindan kabulii gerekenleri segtiren ve sakinilmas: gerekenlerden
uzaklastiran nefs pargasi kasdedilir. Nefsin bu pargasiyle kazamlan hiikiimler béyle bir
kabul veya sakinma iginde prensip gbrevindedirler. Bu akil, insanm émriiniin uzunlugu,
yani deneylerin goklugu ile orantili olarak artar ve insanlar birbirinden bityiik odlgiide
farkli kilan da onlardaki bu gesit akildir.

' Kelamalarin akil séziinden kasdetmek lstcdlklcn anlam da Aristo’nun iste bu aklidir...

Besinci akildan kasdedilen sudur:

Bu, Aristo'nun (Nefs) adli kitabinda, yani (De Anima) sinda sdziinii ettigi akildir ki
Aristo bunu dért ayn anlamda ele alir: kuvve halinde akil, fiil halinde akil, miistefat akil
ve fa’al alil.

a- Kuvve hilinde akil:

Kuvve hilinde alil ya bizzat nefstir veya nefsin bir pargasidir veyahut nefs kuvvetlerin-
den her hangi bir kuvvettir veyahut ta zati, biitiin mevcutlarin mahiyetlerini ve suretlerini
maddélerinden ayird etme ve onlarin hepsini kendi igin birer surét yapma giiciine sahip bir
seydir... Maddelerinden ayrilmis olup bu zafta birer suret olan bu suretler de ma’kulattrr...
Aristo'nun (Nefs) adh kitabinda kuvve hilinde akil diye adlandirdifs zatta mevcutlarin
suretlerinin husulii, balmumunun kendisine vurulan bir damgadan ibaret kalis gibi anla-
silmalidur. Iste, bu zit, meveutlarn suretlerinden kendisinde hig bir sey bulunmadig: siire-
ce kuvve hilinde akildir, =~ ' '

b- Fiil hilinde akil:

Bu zit, kendisinde mevcutlarin suretleri bulundugundan ’tibaren de fiil halinde akil
olmus olur. Bu takdirde onun, maddelerinden ayird ettifi ma’kuller de kendisinde hasil
oldugu zaman onlar da fiil halinde ma’kul olurlar ki bunlar daha énce maddelerinden ayird
edilmemis olmakla kuvve halinde ma’kuller idiler. Maddelerinden ayird edilmekle fiil
haline gecen bu ma’kuller bu zit icin suretler olurlar ve bu zat ta ancak fiil hilinde ma’kul-
lerden dolayx fiil halinde akil olyr. Binaenaleyh, fiil halinde ma’kuller ile fiil hilinde akil,
aslinda, bir ve ayni seydir... Dolayisiyle fiil halinde akal, fiil halinde &kil vefiil hilinde ma’kul,
aslinda, ayni ve bir anlamdadir...

c- Miistefad akul:

Fiil halinde akil, fiil hilinde ma’kuller olmalar bakimindan, kendisinin suretleri olmus
olan ma’kulleri aklettigi zaman, énce kendisine fiil hilinde akil dedigimiz akil, simdi miis-
tefad alil olur. Buradaki mevcutlar, artik, maddede bulunan suretler degildirler. Ciinkii,
onlar akl edildikleri zaman mevcut olurlar ve bunlar da akl edilmeden &nceki viicutlanmin
ma’kul suretleridir. Dolayisiyle, bir seyi diisiinmek demek, 6nce, maddelerde bulunan su-
retlerin maddelerinden ayird edilmeleri, sonra da onlarn, ilk viicutlarindan bagkaca bir vii-
cuda biiriinmeleridir... Maddelerinden ayird edilmis suretler akl edildiklerinde onlarm
kendiliklerinde sahib olduklari viicutlan1 bizim igin ma’kullerden ibarettir... °

- d- Fa’al akil:

Aristo’nun (Nefs) adh kitabinin {igiincii makalesinde séziini ettigi fa’al akil bir maddede
mevcut olmams ve asla’ olamayacak olan mufarik bir surettir ve bu mufank suret bir gesit
fiil halinde akil olmas1 bakimindan mistefad akla ¢ok benzer. Aklen kuvve. hilinde olan
zat1 aklen fiil hiline koyan ve kuvve hilinde olan ma’kulat: fiil hilinde ma’kulit yapan
ancak odur. Fa’al aklin kuvve hilindeki akla nisbeti, giinesin, karanhkta kaldikca kuvve
halinde gdrmeden ibaret olan, goze nisbeti gibidir... Kuvve hilinde akh, ona, kendi mebde-
inden verdigi seyle fiil halinde akil hiline getiren fa’al aluldir. Nitekim, ma'kuller de ayni bu

124



suretle fiil halinde ma’kuller oluriar, Bu bakimdan fa’al akil, miistefad akil nevinden olmus
olur... :

Fa’al akilda bulunan her suret, béliinemezdir. Fa’a.l akil béliitnemez olmakla onun
zatindaki seyler de (her ne kadar maddede bsliinme kabul ederse de ) bdlinemez oldugun-
dan onun maddeye verdigi seyin de cevherinde bulunana benzemesi sasilacak bir sey degil-
dir. Aristo’nun (Nefs) adl kitabinda agikladigi sey de iste budur. (Farabi, M. A., 5. 34-43).
Ayrica bk. (Farabi, G.H.).

Insamin ndtik kuvvetinin nazari ve ameli pargalanna ve muhayyele kuvvetme fa’al
akil huldl edince o insana vahy nazil olmaga baslar. Ulu ve aziz Tanr ona akil aract ile

* vahy verir. Bu suretle Allah tebareke ve taaladan tasan vahy fa’al akla gelir ve fa’al akildan
“miistefad akil arac: ile tasan vahy miinfzil akla ve muhayyile kuvvetine gelir. -

Vahy, bir kimsenin fa’al aklindan miinfail akhna tasinca o kimse tam anlamiyle hakim,
filozof ve akil erbabindan olur. Vahy, bir kimsenin fa’al aklindan muhayyile kuvvetine
tasinca, o kimse Peygamber olur; gelecekten korkutur ve o ilahi olanin kendisinde akl ettigi
bir viicut ile simdiki zamandaki baz: tikel olaylar hakkinda haber verir. Bu mertebeye erisen
bir insan, insanlik mertebelerinin en miikemmeline ve mutlulugun en yiiksek derecesine

varmis olur; nefsi de miikemmellesip, énce sdyledigimiz gibi, fa’al akil ile birlegmis bir halde

bulunur ve mutluluga ulastiran her ise vakif olur. (Farabi, M. F., s. 85-86).
Fiil halinde akil ile birlikte heyulani akil da baki kalsayd: nefs, ayni bir seyi hem blllr
hem de bilmez olurdu. (Farabf, Mu., s. 8)

18 Isteme kuvveti, bir seye istiyak veya nefret duyan kuvvettir ve bunun da baskanhgl
altinda bir takim yardime: kuvvetler vardur. Iste, bu kuvvetle de irade rneydana gelir. Giinki,

* jrade duyma, tahayyiil etme ve diisiinme yoluyla algiladifimiz seyleri isteyisimiz veya is-

istemeyisimiz ve o seyleri almak veya birakmak hususunda verdigimiz hitkiimdiir. (Farabi,
M. F., s. 50).

Irade, algladigin seyi isteme kavveti ile 1stemend1r (Farabi, M. F s. 67).

Irade, insamn algiladi seylere meyli ve istiyakidir. Bu meyl ve istiyak duyudan veya
tahayyiilden geliyorsa itade diye genel adla adlanir, fakat, teemmiil ve diigiince yoluyla
olursa ona ciimleten ihtiyar denir ki bu hal yalmz insanlara mahsustur. Duyma ve tahayyiil
yoluyla husule gelen temayiil insandan baska diger hayvanlarda da bulunur. (Farabi, M.F.,
s. 65).

Iradi kuvveler, melekeler ve fiiller, eger, msanda., jnsarun bu alemdeki varhinin

gerektirdigi maksat ve gayenin husuliine engel oluyorsa o takdirde insani gerler olurlar.
Eger bu kuvveler, melekeler ve fiiller, insanda, insan olma bakimindan, insanin lemdeki

varhg: ile kasdedilen gayenin husuliinii saglarlarsa o takdirde de onlar insani hayirlar olur-
. lar ve bu insani hayir ve serrin tamimidir. Aristo’nun da (Hitabe) adlt kitabinda, hayir ve

ser haklaridaki tamm budur. Aristo’ya gére hayur, zati igin istenen geydir. Kendmden bas-
kas1 da onun igin istenir.

Hayir, duyu ve anlaysg sah.ubx her varhg1 kendxsmc istiyak duyduran seydir, ser de
bunun tersidir. (Farabi, M. M., soru, 30).

"Irade ve ihtiyar arasinda fark vardir. Ihtiyarda, insanm, mumkun seyler uzermde )

bir seyi istiin tutmasi ve segmesi s6z konusudur. Fakat, insanmn iradesi miimkiin olmayan

seyler iizerine de vaki olur, mesel4, insan &liimsiiz olmag ister. -
Irade, ihtiyardan daha geneldir. Her bir ihtiyar iradedir, fakat, her bu' irade lhtlyar
degildir. (Farabi, M.M., soru, 31).

Irade ve ihtiyar hakkinda ayrnica bk, (Farabx, M.F,, S 65-68). (Farabl, S. M s. 42-44-) :

19 Bk, (Farabl, Te., s. 16-17).

125



20 Bk. (Farabi, Fu,, fas, 57,.58, 59) ) - . :

21 Mutluluk, her insanmn istiyak duydugu bir gayedir... Her bir kemal, insanin sevk
edindigi gayedir ve insan, onu, ancak, hayr oldugu igin sevk edinir... Mutkuluk, ihtiyar
edilecek hayirlarin en hayichsidur. ....... Hayarlar iki kistmdir: bazisi diger bir gayeye erismek
icin, bazis1 da bizzat kendisi igin ihtiyar edilir. Z4t1 igin istenen hayir, baska sey igin istenen
hayirdan istiindiir ve miikemmeldir... Bazan, bizzat kendisi i¢in ihtiyar edilen seyler-

" den ‘bazilan da, bazan, diger bxr sey 1gm ihtiyar edilebilir... Bazlar1 ise, her vakt,’
" kendisi icin ihtiyar edilir... :

Mutluluk, hayirlarin en buyugu ve insanin 1ht1yar cttlgl gayelenn en miikemmeli

olmak gerekir.

Mutluluk, bizzat kendisi i¢in ihtiyar edilip hig bir vakit baska bir sry lgm xhtlyar edil-

. mez. Bundan da anlasihr ki mutluluk, hayirlann en ustunu en bityiigii ve en miikemmelidir..
_ (Farabi, Te., s. 2-3). Aynica bk. (Farabi, T.S., s. 32). ) :
Insanda ilk ma’kullerin husulii, onda, ilk mitkemmellesme 1stegme igsarettir ve bu
ma’kuller, insan i¢in, kendisini son miikemmellige enstlrmede, biricik aractirlar ki bu son
mukcmmclhge de mutluluk denir. (Farabi, M. F., s. 65-66). o

. 22 1k mebde’ ve fa’al akillar basntlrler, bundan dolay: da miikemmeldirler. (Farabl,
Ta., s. 10). ’
: Nitik nefs ve mufariklar gibi zatlanyle bagimsiz olarak var olanlar kendxlenm alglla-
. yabilirler, fakat, baskas1ylc var, olabilen seyler kendilerini algllayamazla.r (Farabi, Ta.,
s ).
" i- Fa’al, akil insam, ulasabllecegl en yuksek kemal mertebesine iletir ki en yuksck mutluluk
. budur. Bu da insanmn fa’al-akil mertebesinde olmas: demektir ki dzellikle cisimlerden ayril-
dikta olur....... Fa’al aklin da zati tektir..... Fa’al akil, - kendisine Ruh’ul-Emin ve Ruh’-
ul-Kuds denmesi ve adlardan bunlara benzer adlarla adlanmast ve mertebece de Melekiit -
denmesi ve adlardan bunlara benzer adlarla adlanmas: gereken akxldlr. (Fara.bi, S. M,
s. 3; aynca bk. s. 41).
Nefs kitabinda dendigi gibi insan, ancak, mustefad akd ile fa’al akilla bu‘le§eb1hr ve
“ancak béyle birinsan eskiler nazarinda gergekten Melik (Kral) saytlmastrr. Giinkii, o adama,
artik, kendisine vehy gelén bir kimse denmek gerekir. Zira, insana da vahy, ancak, bu riitbeye
- ulaghiginda ve kendisiyle fa’al akil arasinda ara¢ kalmadiginda gelir. Dolayisiyle, miinfail alal,
miistefad aklin maddesi ve mevzuu gibi olur ve miistefad akil da fa’al aklin maddesi ve mev-
zuu gibi olur. Bu esnada da fa’al akildan miinfail akil tizrerine bir kuvvet feyezan eder ki o
’ kuvvetle, insamn, esyay1 ve fiilleri sinirlamasim ve bunlarin mutluluk YOlu'nda yerli yerinde
tutmasim bilmesi miimkiin olur ve fa’al akildan miinfail akil uzenne olan bu izafet de ikisi
~ arasindaki miistefad akhn, yam vahy'in aracihf ile olur. : :
Fa’al akil, ilk sebebin viicudundan feyezan ettiginden, baskan olacak i msana, fal’al akil
arac ile vahyde bulunanmn ilk sebebin kendisi oldugunun séylenmesi miimkiin olabilir ve -
ancak bdyle bir insamn bagkanhgi birinci dereceden baskanliktr. Diger insani bagkanhk- -
.. lar bu baskanliktan sonra gelir ve buna dayamr, bu pek agik bu' seydlr (Farabx, S. M,
" 5. 49-50).
. “Kuvve hilinde olan ma’kullerin fiil hélinde ma’kuller olmalarina ve kuvve hahnde
olan aklin fiil halmde akil olmasina sebeb fa’al akildir. Yine bu yolla fiil hilinde akil hiline
. gegebllecelk olan kuvvet te natika kuvvetidir. Nitika kuvveti de ikiye ayrilir: nazari ve ameli.
~ Ameli natika kuvvetinin gorevi simdiki ve gelecekteki tikel seyleri diisiinmektir. Nazari
‘nétika kuvvetinin gérevi de bilgiye ait ma’kulleri diisiinmektir. Hayal etme kuvveti ise natik
kuvvetin her iki kismm i¢in baglanti durumundadir. Natika kuvvetinin fa’al akildan nail
oldugu sey, goze nisbetle sk gibidir ki fa’al akildan hayal edici kuvvetin tlizerine tasar... .

126



Fa’al akhn hayal edici kuvvete tikellerden vermis oldugu seyler adi veya saqu fuyalaf ’
- suretinde meydana gelirler. Fakat, fa’al aklin hayal edici kuvvete verdigi ve ori{n d‘b, kabu- ! 7
lendigi ma’kulleri de o, riyalar yerine ilaht seylerle ilgili kehanetler suretmd%} 1fadt= eder.
ve biitiin bu seyler bazan uykuda bazan da uyanikken vuku bulur. Ancak ’&yamkkeh" :

vuku bulanlar pek azdirlar ve insanlann pek azna nasib olurlar. Fakat, uykudﬁ «.vuku'j

bulanlarn gogu tikel seylerden ibaret olup ma’kul olanlart pek azdir. (Farabi, M. F.,
72-74). Miinfail ve fail akil hakkinda aynca bk. (Aristo, (arap. gev.) Abdurrahman Bcdew:,
Fi'n-Nenfs, (De Amima), s. 72-75, Kahire, 1954) Feleklere ait akillar icin ayrica bk. (Farabi,
Ta.,s. 9, 14, 15).

23 Bagkanin, hi¢ bir suretle bagkalanmn hukmu altina girmeyen bir insan olmasx
gerekir ve bu insan, ancak, fiil halinde akil ve ma’kul olacak derecede miikemmellesmisse;
ve dnce sbyledigimiz gibi ondaki tahayyiil edici kuvvet tabiatiyle miikemmeliyyetin en iistiin
derecesine ulagmigsa; ve ondaki bu kuvvet, uyamklik veya uyku halinde fa’al akildan, tikelleri
va olduklan gibi ya da sembolize edildikleri seylerle, sonra da ma’kulleri sembolize edil-
dikleri seylerle kabule tabiatiyle hazirlanmigsa; - onu miinfail akh biitiin makullerle,
onlardan aleyhine bir yey nefy edilmeyecek derecede, miikemmellesmis ve fiil halinde akil
olmugsa baskan olabilir. Her hangi bir insan miinfail aklim biitiin ma’kullerle mitkkemmelles-
tirmis olmakla fiil halinde aki ve fiil halinde ma’kul olur ve onun aklettigi de kendindeki
ma’kuller olur; ve o zaman onda, mertebesi miinfail akildan stiin bulunan ve maddeden
tam ve kesin olarak uzak ve fa’al akla yakimn olan fiil hilinde bir akil hasil olur ki bu akla
miistefad akil denir; ve bu akil miinfail akd ile fa’al akil arasinda araci durumunda olup
kendisi ile fa’al akil arasinda baska bir araci yoktur. Bu suretle miinfail akil mistefad aklin
maddesi ve mevzuu gibidir...

Iste, boylelikle, miinfail akil mustefad aklin, miistefad akil da fa’al aklin maddesi ol-
dugunda ve biitiin bunlar tek bir sey olarak ahndifinda o insan, o zaman, kendisinde fa’al
aklin barindig bir insan olur. Bu hal, natik kuvvetin ameli ve nazari denilen her iki parga-
sinda, sonra da tahayyiil edici kuvvette hasil oldugunda da bu insan kendisine vahy edilen
bir insan olur ve Ulu ve Aziz Tann fa’al akil aract ile bu insana vahyde bulunur. Béylelikle
tebarek ve taalad Allab’tan fa’al akla tasan seyi fa’al akil o insamin aklina, sonra da onun
tahayyiil edici kuvvetine tasirir ve dolayisiyle o insan fa’al akildan kendi miinfail aklina-
tasan sey ile, tam anlamiyle, hakim, filozof ve akil sahibi olur. Boyle bir insan, insanhk
mertebelerinin en miikemmeline ve mutluluk derecelerinin en yiikseZine ulagmg, nefsi de,
daha énce agikladifimz sekilde, fa’al alilla’ birlesmis bir insandir. Kendisiyle mutluluga
ulasilmas: miimkiin olan her ije vakif olan insan da, ancak, boyle bir insandur.

Iste, baskanhgn sartlanimn ilki budur. Sonra da, bununla birlikte, onun dilinde, bildigi
sey igin, gerekli ifade ile en iyi tahayyiilii saglayacak bir kudret bulunmaldir..

" Bir kimse, fa’al akildan kendi tahayyiil edici kuvvetine tagh sey ile de gelecek hakkinda
korkutan ve ildhi varhigin kendisinde aklettigi viicut ile iginde bulunulan zamandaki baz
tikeller hakkinda haber veren bir Peygamber olur. (Farabi, M. F., s. 83-86).

Eger, hikmet, bagkanhiin kendisinden ayrilamaz bir pargas: olmazsa, baskanlikta diger
sartlar bulunsa da fidil sehir sahipsiz kalr. (Farabi, M.F., s. 89).

24 Aristo’da iki akil derecesi dolayisiyle ayrica bk. (Aristo, (arap. ¢ev.) Abdurrahman
Bedewi, ayni tercitme, s. 72-75). Ayrica bk. (Aristo, Pos. An. I. 13; De An., II1, 4, 5;
N. Et. VI; Met. XII, 7-9). Ayrica bk. (Farabi, M. A., 3,4,5,6). '

25 Iskender Afrodisi’de akil nazariyesi icin bk. (Cavit Sunar, Islam Felsefesi Dersleri,
s. 56-57, Ankara, 1967). Ayrica bk. (Abdurrahman Bedewi, ayni terciime, s. 2-6).

127



. 26 El-Kind#’nin akil nazariyesi i¢in bk. (Abu Reyde, Resail al-Kindi al-Falsafiyye, s.
s. 270-282, 312-358, Kahire, 1950). Aynica bk. (Abdurrahman Bedewi, ayni terciime, s.
6-8). (Cavit Sunar, ayni eser,'s. 56-57).

27 Ocellikle bk. (Psikoloji ek not: 3, 7, 10, 11, 12, 13, 14, 16, 17, 22, 23). Ayrnca bk.
(Farabi, Risale M. A.; Risale Mu.; Risale S.. M.; Risale D.K.} -

‘98 Peygambere ait kutsi nefs, ruhun &yle bir halidir ki ruh o hali kazanir kazanmaz
hig bir kiyas silsilesine luzum kalmaksizin ilahi feyzi birden ve aniden kavrar, Kutsi olmayan
nefs ise agik ve segik olan ilimleri ancak araglarla kavrar ve diger gesit ilimleri de ancak
kiyas yoluyla kabul eder. (Farabi, Z., s. 8).

Heyulani akil kutsi oldugunda fiil halinde akll olmaga daha fazla istidatl olur. (Farabl,
Mu,, s. 8). ‘

Nebilik, ruhta bir kutsi kuvve ile temayiiz eder. Biiyiik halk Aleminin canlih ve ha-
reketliligi ona bagldir. Nasil ki kiigiik halk 4leminin canlihif1 ve hareketliligi de senin ruhuna
baghdir. Ve o, ddetler ve tabiatlar disinda mu’cizelerle ortaya ¢ikar ve hi¢ bir zaman iptal
edilemeyecek olan kitabtan levhi-i mahfuzda naks olan seyden aynalar: paslanmaz. Melekler
de resullerdir ve Allah’tan gelen seyi bildirirler. (Farabi, Fu., fas, 31).

‘ Melekler ilmi suretlerdir ve cevherleri zatlariyle kaim ibdaa ait ilimlerdir... Kutsi ruh
onlarla uyanikhkta soy1e§1r, nebilige ait rub ise onlarla uykuda arkadaglik eder. (Farabi,
Fu., fas, 32).

Meleklerin hem gergek hem de halka kiyasla zatlan vardir. Onlarn gergek ve dolays-
siyle zorunlu olan zatlarina da ancak beger kuvvesinden kutsi insan ruhu ulagabilir ve bu

- bulusma ve kargilasmada da ice ve disa ait duyular pek yukarilara yiikselmis olur... Bu
meleklerle insan ruhuna aragsiz olarak vahy gelir ki bu da gergek Kelamdir.. (Farabi, Fu,,
fas, 56).

Kutsi ruhun ist yénii alt yiiniini isgil etmez; diga ait duyu, onun ige ait duyusunu
értmez; etkisi bedeninden dleme ve dlemdeki cisimlere geger. Halktan 8grenmeksizin meliki
ruhtan da ma’kuller alir. (Farabi, Fu., fas, 49).

‘Kutsi ruhun hig bir hal ve saru diger bir hil ve sam iggal etmez. (F' arabx, Fu., fas, 51).

Zawif olan halk ruhlan ige meyledince distan yok olurlar ve dlsa meyledince de igten
yok olurlar, (Farabi, Fu., fas, 50).

Farabi, insan akh ile fa’al akil arasinda bilgiyi saglayan bir kutsi kuvveden sbz
ederkeén bununla vahy arasinda da bir iligki gorerek psikolojiden metafizige, oradan da din
felsefesine atlar.

Farabfi’ye gdre Peygamberlik tahayyiil, filozofluk ise akil giiciine dayamr. Bu sebeple
de filozof, Peygamberden iistiindiir. Farabi, bu Peygamber ve filozof ayiriminda ve kiyas-
lamasinda Inb Arabi’ye ve Misirh Fatik’e énderlik etmistir.

Peygamberlik, amelde (pratikte), filozofluk ise nazarda (teonde) iistiin bir mertebedir.
Tam kemal ise ilim ve ameli birlestirmekle miimkiindiir.

Peygamberin gérevi, ma’kullere ait gergekleri cahillere scmbollerlc anlatmaktir,
Dinde ve dinsel lfadede daima bir sembol unsuru vardir ve din, terblye bakimindan gerek-
lidir. .

Peygamberligin {i¢ sart1 vardir:

1-- Ruhu saf tutup gizli bilgileri kavramak.

2- Bir takim nurani sekillerden Allah’in sbziini 1§1tmek

3- Mu’cize gostermek. :

Kisaca, Peygamberlik, nefse ait bir hassadir ve sonradan kazamlir. Ayrica bk. (F arabl,
M.F., s. 74-77). (Farabi, Fu,, fas, 32, 49, 52, 56).

~128



Yukanda da isaret edildigi gibi Farabi'ye gore din, saf akilla kazantlan bilgilerin al-
tindadir. Zira, ona gore her bilgide Allah’a istirak etmek, Allah tarafindan aydinlatilmy
olmak bir esastlr Bundan dolay1 da her xmstlktc oldugu gibi temasa, akmyondan iistiin-
.dir. . : . .

11T, 9, 10).
30 (Aristo, Métaphy51que, XII, 9)

31 Vieudu vécib olandan ilk ibda’ olunan sey de sayica birdir ve o o da ilk akidir. Ilk
ibda’ olunan bu ilk aklida, arazi olarak, gokluk baslar, (Farabi, U.M., mesele, 7; aynca
bk. mesele, 6,8,9).

Ayrica bk. (Farabi, Mu., s. 2- 5) (Farabl, Z.,s. 5- 8) (Farabi, D.K,, s. 4—6) Dolaylsxy— ‘

le bk, (Farabi, M. A., 6).

32 Insan ruhu; manayy, kendisinde goklugun istiraki aglsmdan, yabancx eklentilerinden
stywrarak simn ve gergei lizre tasavvur giiciinde olan ruhtur ve ondaki bu kuvvete nazari
akil denir. Ve bu ruh, bir ayna, niazari akil da onun cilas: gibidir. Bu aynanmn cilést mahiyeti
bakimindan bozulmadikca ve yitksek yerden gelen bu cild onun altinda bulunan sehvet,
" gazap, duyu ve tahayyil gibi seylerle karistirilip durdurulmadigea biitiin ma’kuller, ildhi

fevz ile ruhta, golgelerin cilalt aynada aksettikleri gibi aksederler. Eger, ruh, kendi cilasmi

bozacak bu hallerden yiiz gevirir ve emir 4lemine ydnélirse pek-yiiksek olan melekit’ dlemini
miildhaza eder, dolaysiyle de en yiiksck lezzete ulagog olur. (Farabi, Fu., fas, 48)

Ahadiyeti algilamaga yol yoktur... (Farabi, Fu., fas, 55),

Halk ve emir alemlerinin {istiinde olan, his ve akla kapahdlr (Farabl, Fu., fas, 54
ayrica bk. Fu,, fas, 17, 25, 26). Aynca bk.-(F arabi, Ta., s. 4).

O, ilk agik ve ilk ma’suktur. (Farabi, D.K., s. 3).

"33 Onun viicudundan daha miikemmel bir viicut yoktur. Onda viicut noksanhifindan
gizli bir sey de yoktur. O, zatinda zahirdir ve zuhurunun siddetinden batindir. Her zihir
olan onunla zahir olur. Nasil ki giines; her goriinmez olani goriiniir yapar ve kendisi de
gizliliginden dolay: degﬂ ancak, zuhurunun §1ddetmden dolayl batin olur, (Farabl, Fu 3
fas, 64).

nuna kadar zihir olur ve bitin olur. (F: arabi, F., fas, 12)."

Zatinda vitcudud ‘vicib olanin ne fash, ne cinsi ne haddi vardir. Viicudu vicib olamn _ -

ne mukavvimi, ne mevzuu ne mevzuda benzeri ne de zidd1 vardir. - (Farabi, Fu., fas, 9).

Viicudu vicib olanin ne mevzuu ne irizalari ne Ortiist vard.l.r Dolaylslyle 0, aglktlr, )

zahxrdn- (Farabi, Fu., fas, 10; a.ynca bk. fas, 11, 55).

.34 Sen, halk dlemi ile emir alexmm kendinde toplarms bulunuyorsun Cunku, ruhun
Rabbmnin emrinden, bedenin de Rabbmm halkmdandxr (Farabi, F., fas, 30; a.ynca bk.:
fas, 29-33). ‘ . . ' oo .
35 Bk. (Farabi, Fu fas, 31) ; . : ‘ Lo
Bu tanim, daha sonra, Ibn Arabi ve dxger.mutasavvlf lar tarafmdan aynen kullamlmxsm
36 Bk. lzmirli Ismml Hakk, 1ki Turk Fllozofu, Edcblyat Fa.kultesz Mecmua,sx, cilts’
4, say1; 5. . :

37 Bk. (Farabi, Fu., fas, 59) Aynca bk. (Farab1, U M., mcsele, 22)

129

- 99 Bk. (Aristo, Métanphysique, XII, 7, 8, 9,). Abdurrahman, Bedewi, ayni “terclime, v

O, hak oldugu iginr vac1p olmu;tur ve batin oldugu igin z4hir olmustur O, batin olmasi .
baklmlndan zéhirdir ve zéhir olmast bakimindan béitindir ve butu.nundan zuhurunun so- .



PEYGAMBERLIK EK NOTLARI

i- Bk (Abu Reyde, Nusus Falsafa Arabxyye, s. 77-78 Kah.lrc, 1955) (Farabi, Z., 5.8).
2- (Farabl, M.F., s. 72-77). (Farabi, Fu, fas, 31,32, 49, 51, 56). (Farabi, S.M., 5.49).-

3- Farabi, filozof ve peygamber aylnmmda da, yukarida 1§aret edlld,lgl iizre, Ibn Arabi
ile Musirh Fatik’in 6nderidir.

AHLAK EK NOTLARI

1 Aristo i icin bk. (J. E. C. Welldon, The Nxcomachean Ethics of Aristotle, VI, London,
1934)." Ayrica bk. (Rlchard McKeon, Introduction to Anstotle, p- 213-217 New York,
1947).

Farabi’ye gore de akil, hayir ve serri aynd etme yetlsme sahlptlr Bu sebeple de bllgl, -
- faziletlerin en biiyiigiidir ve amelden de iistiindiir. Ayrica bk. (Fatabx, Te., s. 5-7).

2 Hayrr, gergekte, viicudun kemalidir. Béyle bir viicut ta zorunlu olan viicuttur. Ser
de bu kemalin yoklugudur. (Farabi, Ta., s. 11). - ‘

" Her gaye bir hayirdir, zatinda vaéib olan ise mutlak hayirdir. (Farabl, Ta., s. 9) Aynca
bk. (Farabi, U.M., ‘mesele, 5,6). (Farabi, D. K s. 2-4). .

3 Her mevcut, ancak, viicuttaki mertebesine gore kendisine has olan kemalin zirvesine - .

" erismek igin yaratilrstir. Bunun, insana has olam ise, ozellxkle, en yuksek mutluluk dlye
adlanmygtir, (Farabi, T,S., s. 32). o
Eger, insanin varhfindan maksat en yuksek mutluluga ulagmak ise, insan, mutluluga
ulagmak icin mutlulugun ne oldugunu bilmege ve onu kendisine gaye edinmege ve gézlerini
- ona dikmege muhtactir, Daha da ileri, mutluluga ulasabilmek icin yapilmasi zorunlu olan
seyleri de bilmege muhtagtu' Ancak, her insanin yaratilist buna elverigli degildir. Bu tak-
dirde de bir ogretmene ve Sndere muhtag olur... Lakm, her insan da baskasina énderlik etme
glciine sahip degildir...

Bir kimseye mutluluk bilgisini verebllen, onu mutluluk hakkinda uya.ndlrabllen ve onu
bu yolda yiiriitebilmek kimse bir de o kimseyi biitiin bu hususlarda yiikseltebilirse o, gergek-
.~ ten bagkandir. Ondan sonra, ancak, ikinci dereceden baskanlardan s6z edilebilir ve boylece

o glder )

E - 11k bagkan, baskanhik yapma hususu.nda hu; bir insana 1ht1yac1 olma.yan, ilimler ve ir-
fanlar kendisinde fiili olarak hasil olan insandir, Boyle bir insan da isleri, en giizel surette,
" diigiinmege, smu'la.maéa.’ ve tertiplemege kudretli olan insandir... Boyle bir kudret te, ancak,
biiyiik ve @stiin yaratilistaki insanlarin nefslerinin fa’al akil ile birlesmesiyle hasil olabilir
ve ancak onlar buna ulasabxhr Giinkii, onlatda, ‘6nee, miinfail akil hasil olur, bundan son-
* ra da miistefad denen aki hasil ‘olur, miistefad akhin husulii ile de fa’al akilla birleyme ha-
sil olur. Béyle bir insan da eskilerce Melik sayihir... (Farabfi, S. M., s. 47-49).

‘Eger, insanin viicudundan maksat mitluluga ulasmak ise ve mutluluk ta kemalin son

‘ ,»dérecesi ise insandan baska hi¢ bir miimkiin varlik béyle bir mutluluga ulasamaz. Bu, an-

cak, insan igin miimkiindiir. Bunun icin de fa’al aklin, insana, énce ilk ma’kulleri, yani ilk
bilgileri bahsetmesi gérekir. Fakat, her bir insém da ilk ma’kulleri kabule yaratilist baki-
~ mndan hazir olamaz. Ciinkii, her insan, tabiat1 baklmmdan diger msanlardan farkli kuv-
vetlerle meydana gelir. (Farabi, S.M., s. 44). . : .
Mutluluga tasavvur yoluyla inzananiara, dolaylsiyle, mebdeleri tasavvur yoluyla kabul
edenlere bukemia derler. Bu seylen, nefslerinde tahayyiil yoluyla bulanlara ve onlarmn bu
hil iizre olduklarini kabul edip inananlara da miiminler derler. (Farabi, S. M., s. 56).

130



Kaiinatta aranan asil gey, hayir ve diizendir. (Farabi, D. K., s. 11).

Bu konuda Farabi (Kitap al-Tanbih)inde sdyle diyor:

Kendisiyle, insanin fiillerinin ve nefsani dnzalarmmn iyi veya fena oldugu hile hulk
denir veya hulk, kendisiyle insandan iyi veya fena fiiller sudur eden seydir... (5.6).

Giizel olsun girkin olsun, ahlik, bitiinligii ile, sonrada kazamlmadur, Insamn iyi veya |
kétii bir huy kazanmast ve ka.zandlgl huyu da iradesi ile degistirebilmesi miimkiindiir..
(S. 7-8).

1yi veya kotu huylar i’tiyadla kazamlir; itiyad da ayni b1r seyi tekrarlamakur. (S.8).

Giizel ahlak, fiillerin i’tidalden uzak tutulmasiyle elde edilemez.. (S.9).

Her bir insan, viicudunun baslangicindan itibaren dogustan bir kuvvete sahiptir ki bu
sonradan kazamlmis bir kuvvet degildir. Fakat, ikinci bir hil daha vardir ki onu insan son-
radan galisarak elde eder. Iste, bu ikinci hal ikiye aynhr: bu iki kissmdan biri ile, iyi veya
fena ayird etmeden’ (temyiz), sadece biri; digeri ile de ya sadece giizel nefsani arizalar ve
guzel igler veya sadece kotii nefsani drizalar ve kétii isler meydana gelir.. (S.6).

Insanda dgilen ve yerilen (medh ve zem) haller iigtiir: birincisi oturmak kalkmak...
gibi organlarim kullanmakla meydana getirdigi haller; ikincisi sehvet, ferah, gazab... gibi
nefse 4z olan haller; igiinciisii de zihné ait ayird etme giiciidiir... Iyi ayird etme ya dogru
bir inang elde etmek ya da onun alevhine olan1 ayird étmege giicii yetmektir. Kotit ayrd

" etme de dgrenilmek istenen hususta dogru veya ‘egri hi¢ bir inanca ulasamamaktir.. (S.4).

Kendisiyle, iyi veya fena ayird etme'mey'dana gelen hil de ikiye ayrilir; bunlardan biri
ile iyi ayird etme hasil olur ki buna zihin kuvveti, digeri ile de fena aylrd etme hasil olur ki
buna da zihin zayifh§i ve kérliigi denir. (S.6).

Giizel huy ile zihin kuvveti insanin zitina ve fiillerine 1y1hk ve kemal kazandxtdlgmdan
her ikisi birden insana ait fazilettir. (S.7).

Insan guzel isleri bazan tesadiifle ve zorunlu olarak yanar... Insan yaptig: giizel isleri
isteyerek ve irade ederek yaparsa, ancak, o zaman mutluluk elde edilebilir. Bu da baz gey-
leri baz1 zamanlarda yapmakla degil, fakat, biitiin islerinde giizeli segmek ve bunu bhayati
boyunca siirekli olarak yapmakla olur. (S.4-5).

Muitluluk, her bir insanin sevk duydugu bir gayedir, Qahsmala.rmda bir gayeye dogm
yénelen bir kimse, ancak, o gayeyi bir kemal saydi: igin ona dogru yénelir. (S.2). :

Mutluluk, sadece, kendi z4t igin istenip bagka bir ey icin istenmezse o, haylrlarm en
begenileni, -en biiyiigii ve en iistiiniidiir, (S. 2). '

1yi ayird etme, insanin bilebilecegi biitiin esyaya ait bilginin kendisiyle elde edildigi
seydir. Insamin bilgisi de iki siniftir: bir siufi, sadece, bilinir, insan ‘onunla amel etmez,
ancak, sadece bilir, meseld, dlemin sonradan meydana geldigine, Allah’in birligine dair

_ olan bilgimiz ile yine mesel4, bir gok duyulur seylerin sebepleri hakkindaki bilgimiz gibi.

' Diger smfi da hem bilinen hem de kendisiyle amel edilen bilgidir, mesels, anaya, babaya ‘
iyilik etmenin giizel, fenahgm da ¢irkin ve adaletin giizel... oldugu ha.kkmdaki'bilgimiz
gibi ki bu ikinci simif bilginin kemali ameldir...

) Bu iki sinif ilim, baska baska san’atlarla elde edilir. Bundan otiiri, marifetler iki stmf
oldugu gibi san’atlar da iki smaftir... . .

Kendisiyle amel edilen §eyi bilme ve onu yapma kudretini kazandiran san’at simfi da
ikiye ayrihr ki bunun bir kolunu insan gehirlerde kullanir, tib, ticaret ve buna benzersan’atlar
gibi. Diger kolunu da iyi siyret igin kullanir. Bu ikinci san’at kolu ile insan hem iyi amelleri
ve iyi fiilleri ayird eder hem de bunlarin kudretini kazanir. Bu san’at gesitlerinin her biri

. igin de, dzellikleriyle insamn gozett:gl ii¢-maksat vardir, onlar da sunla.rd:r lezzetli, faydals,

giizel...

131



Sehirlerde kullanilan san’atlardan maksat, faydahdur. Kendisiyle, iyi siyret aymrd edilen
. ve iyi igler yapma kudreti kazamlan san’attan esas ‘maksat ta giizeldir, hak hakkinda
" jlme ve yakine sebep olacak giizeldir. Hak haklanda bilgi ve yakin, siiphe yok ki, giizel
seylerdir. Ksaca, biitiin san’atlarin maksad: ikidir: gﬁzél veya faydah. Maksadi, ozellikle,
giizeli elde etmek olan san’ata felsefe ve genellikle hikmet denir...

Felsefe san’ati da ikiye ayrilir: nazari ve ameli. Nazari felsefe, insan igin hig bir fiil
.. gerektirmeyen varhklarin bilgisini verir. Ameli veya medenti felsefe de insan igin amele ait
- geylerin bilgisini verir ve bunlardan iyi olam yapma kuvvetini kazandirir. Nazari felsefe de
tige ayrilir: matematik, fizik, metafizik. Bu lg swnif ilimden her biri de, sadece, bilinebilen
varhklarin birer smfim kaplar... . ' . '
Ameli veya medent felsefe de ikiye ayrilir: ahlak ve siyaset.... (S. 19-21).
Mutluluga, ancak, giizel seyler elde etmekle erebiliyorsak, giizel seyleri de, ancak, fel-
sefe san’at: ile elde edebiliyorsak, bizi mutiuluga erdirecek olamn sadece fesefe olmas1 zo-
runludur. Felsefe de, bizde, sadece, iyi ayird etme ile hasil olur. lyi ayird etme de, ancak,
dogru algilayan zihin giicii ile elde ediliyorsa biitiin bunlardan énce bizde zihin giiciiniin
bulunmas: gerekir. Zihnin dogru diigiinme giici ise, ancak, bizde dogruyu yakinen bilip ona
" inanma ve egriyi de yakinen bilip ondan uzaklagma giicii bulundugunda... yani aldanmayan
“bir giig bulundugu zaman hasl olur. 1ste, bize bu giicii kazandiran san’ata da mantik denir...
ve biitiin san’atlardan 6nce bu san’at: gelistirmek mutlak zorunludur...
S Insana en has bayrr insani akildir. Insan, ancak, akliyle insandir, Iste, mantik san’at1
‘da insana bu en has hayn kazandrmaktir. (S. 21-22). . .
Nazhiv sar’at: ile mantik san’at1 arasinda bir gesit benzéyis vardir... (Felsefe ve mantik
icin ayrica bk. Farabi, Risale fima Yenbag: en Yukaddim Kable Talliim al-Falsafa, Kahire
- .1907) - ) ‘
" Nahiv san’atmin kelimelere nisbeti, mantik san’atinin - ma’kullere nisbeti gibidir...
(S. 23). . : ‘ :
* " Insanlarn -bazilarinda tam bir. teemmiiil ve teemmiiliiniin gerektirdigini- meydana

" getirmek hususunda tam bir kasd ve ihtimam bulunur ki béyle olan kisileri hiir kisiler diye

adlandirinz. Kendisinde bu iki haslattan hi¢ biri bulunmayan kisiyi de hayvan kisi diye
.adlandininiz. Tam bir teemmiile sahip oldugu halde teemmiiliiniin gerektirdigini meydana
. getirmek: hususunda tam bir kasd ve ihtimamdan yoksun olan kisiyi de, mahiyeti (tabiati).
bakimindan, kul diye adlandirmz. o '
~‘{lim -adamlarindan veya felsefe ile ugrasanlardan bazilanmin da, bu yolda denendik-
lerinde, ‘mahiyétleri bakimndan kul olduklan goriilmiigtir... (8.16-17).
. Farabi (Tahsil al-Saade) adh kitabinda da géyle diyor:- .
- f‘InSanlanh birinci ve ikinci hayatlarinda, yani diinya ve ahirette mutluluk saglayan
- “faziletler dért gesittir: nazari faziletler, fikri faziletler, ahlaki fazilétler ve ameli sinaatlar.
vl='Nazari”fazilctlerin bir kismi, insanda, daha onun baslangicindan itibaren bulunan ve
nasil meydana geldigi bilinemeyen ilk ilimlerdir. Diger kismi da 6gretmek ve ogrenmekle

" elde edilen ilimlerdir. R

11k ilimlerle bilinen seyler ilk mukaddemlerdir ki 6gretmek ve sgrenmekle elde edilen
ilimler bunlarla saglanir... (8. 2)..- -+ & : ‘ :

- En yiiksek derecedeki fikri faziletle en yiiksek derecedeki ahliki fazilet hig bir suretle
birbirlerinden aynimazlar. Agiktir ki en biiyiik fikri fazilet, nazari fazilete bagh olmaksizin
_gergekten var olamaz..; ve nazari fazilet ve en biiyiik fikri fazilet ve en biiyiik ahléki fazilet
ve en biiyiik smai fazilet birbirlerinden ayn degildirler. Eger, ayn olsalar, bu sonuncu Ke-
. "m4l iizre kalamaj1p bozulur, dolayisiyle, en biiyiik olmadaki gayeye de ulastlamaz... (8. 26).

132



Eger, fikir fa.leetl ahlaki faziletten ayrihirsa haylrlardan ibaret olan faleetler: lstlnbata.l o

kudreti olan insan, hig bir hayra ve fazilete sahib sayilmaz... (S. 27)..

Tabiata dayanan ve iradeye ‘dayanan faziletler vardir... Irade ile hasit o]an faleet .
insan igin, insanda iradi seylerin husul’tni saglayacak surette hasil olan insani faleettlr ve.

ancak o zaman insani fikir fazileti hasil olur.. (S. 28).
Melik (padisah, kral)ler sadece irade ile Melik degil, belki tab’an da Mehktlrler. Ve

yine hizmetgiler de &nce tab’an, sonra da irade ile hizmetgidirler. Dolayisiyle, tabil olarak‘,“-

hazirlandiklan sey, irade ile kemale erer. Eger, is béyle ise, yine, nazari fazilet ve biiyiik

fikri fazilet ve bilyiik ahlaki fazilet ve biiyik ilmi sinaat, ancak, tab’an bunla: xgm hazir--
laninmus olanlarda hasil olur ve bu kunseler, gergekten, son derece buyuk, kuweth ve ustun_ )

tabiata sahiptirler... (S. 29).

Fikir kuvveti kisimlara ayriir. Fikir fazﬂetl, faziletli bir gaye icin en fayda.h ola.m bulup : T

gikaran fikir kuvvetidir. Fakat, ger olan bir gaye icin en faydali olamu bulup ¢ikaran fikir.-

kuvveti fikir fazileti degildir. Dolaysiyle, onun baska adlarla adlanmasx gerek.u' (S 21)
Mutluluk hakkinda ayrica bk. (Farabi, S.M., s. 51-56). ‘ : )
Moutluluk, insan nefsinin viicutta gelisip agidmast yolunda maddeye Lhtlyag duymayacak

Blr kemil mertebesine ulagmasi demektir ve bu da nefsin, cisimden arinmis seyler ve madde

ile kangmamg cevherler gibi bir hal almasi ve ebediyyen bu h4l iizre kalmasi ile olabilir. An-
cak, mutlulugun mertebesi, fa’al alal mertebesinin' asagisindadir. Nefs, mutluluga, xradcye

o

dayanan fiillerle ulasabilir ki bu fiillerin bazilani fikre ait fiillerdir ve bazilar1 da bedene ait .

“fiillerdir. Lakin, bu fiiller, rasgele fiiller degil, baz: stmurlt ve belirli davranig sekilleri olan ve

melekelerle elde edilen sinirls ve beliri fiillerdiz. Giinkii, iradeye dayanan fiillr arasinda
muthulugu engelleylm olanlar da vardir. Topluca, mutluluk, her hangi bir zamanda, ken-
d151yle baska bir sey elde etmek igin degil, fakat, zits icin istenen hayirdir; yoksa hi¢ bir

zaroan istenmez. Mutlulugun Stesinde insamin daha biiyiik bir seye u1a§abllmc51 miimkiin

degildir. -

Insanin mutiuluga 111a§masma faydah olan fuller, ancak, guzel fiillerdir, Bu fiillerin,
kendilerinden sadir olduklari davra.ms sekﬂlen ve melekeler de fazdeﬂerden baska dcgﬂdn'
(Farabi, M.F. s. 66).

Insan, mutluluga ulagtiran isleri durmadan gogaltxr, du.tmadan tekrarla.r ve onlarla "~

durmadan ugragirsa gérevi mutlulufa ulaymak olan nef, o kadar kuvvetlenir, o kadar
tistiin olur ve o kadar milkemmellesir ki en sonda maddeye hig bir suretle ihtiyac: kalmaz

ve ondan tamamiyle siyrilir. Dolayisiyle, artik, maddenin yok oknas:yle yok olmadig: gibi’ )

baki kalmasiyle de maddeye muhtag olmaz. Nefs, cisimlerden aynidifainda cisimlere 4nz

olan biitiin haller de kendisinden kalkmis olur, artik onun hakkinda cisim olmayan seylere-

mahsus devrimlerde bulunmak gerekir, Kisaca, nefs, maddeden ayrxldxg'mda cxsunlere ait
biitiin vasiflar da kendisinden kalkar... (Farabi, M.F., 5. 94-95). .

Ancak, mutluluk mertebesine gu iki seyle varlir: kisileri birbirlerine baglayan birlik "
. ve beraberlik ve kisiyi -ait oldugu simf ve diizene baglayan birlik ve beraberlik. Fadil sehir-

insanlarimn her biri ‘bu maksatla hareket ederse onun-isleri giizel ve distiin ruhi bir form

kazanr “ve bu yolda devam edildigi siir¢ oraminda da bu ruhsal fomu da kuvvet.lemp fistin

olur, kuvveti ve fazileti gittikce artar... (Farabi, M. F.; s. 93). . :
Mutluluklar, {i¢ yonden birbirlerinden ustundurler nevi’, mcehk ve mtehk yonlenn-
.. (Farabi, M. F., s. 96). .

Aym mertebeden olan insanlar, oldukten sonra, ayni mutluluk mertebmme u.lasu'lar» -

ve bunlardan her- birlik, nevi’, nicelik ve nitelik ‘bakimindan kendi benzcrme kavusur...
Onlarmn bulusmalan ve blrbu'lerme Jkavugmalan c1s1mlerde oldug‘u g'xbx degxldu‘ Birbirine

133



benzeyen maddeden styriinus nefslerin gogalip birbirlerine kavusmalan, bir ma’kuliin di-
- ger bir ma’kule kavusmas: gibi olup bunlarm her birinin duydugu lezzet te gok siddetli
olur... Her birlik, bir ¢ok kereler, hem kendini hem de kendine benzeyeni disiinmiis oldu-
gundan diisiiniilen seyin niteligi artms olur... Her géciip giden birlik igin hal aymdu' (Fa-
rabi, M. F., s. 95-96). Aynca bk. (Farabi, S.M.,s. 52). o

Bu yukanida agtklanan ha.l da fa’al akla dayanan en yuksek gergek mutluluktur (Farabl,
S.M., s. 52). ‘

Hayir, mutluluk , akt:.f ve pasd' akl]lar konusunda Fara.b1 ilé Aristo’ yu karsilagtirmak
igin ayrica bk. (Richard McKeon, ayni eser, “Ethica Nicomachea”, Book I, II; hayir ve
mutluluk meselesi,. p. 308-347; (De Anima III. 4), aktif ve pasxf akil meselesi, p. 217-221;
(De Anima III. 3), aklin iyiyi kétiiyii ayirmasi, p. 213-217). i

4 Kotii nefslerden olup ta kétiiliiklerinden haberleri olmay,an ve kendilerini fé._dll,
sagl'am ve dogru nefsler sanan, dolayisiyle de bir énderin bir égretmenin, ‘bir uyaricinin
séziine kulak asmayan nefsler, maddeden ayrilip kemale ulagamamakla heyulani mertebede
kalirlar ve maddenin yok olmasiyle de yok olurlar, (Farabi, S. M., s. 53). ‘

Helik bulup yok olan seylerin akibeti dért ayakh hayvanlarla yilanlarin a.kxbetl glbxdn' :

. Fakat, fadil sehir halkinin ‘analarindan aldiklar: nefs halleri onlarin nefslerini maddilikten
- “kurtarwr. Rezil islerden kazandiklar: kétii nefs halleri, snceki halleriyle garpisarak, onlan bu-

" landinr ve onlara zit bir durum alir, dolayisiyle de bu ziddiyetten nefs biiyiik bir eziyyet du-

"yar. Ayni suretle iyi haller de kétii hallere karst zit bir durum aldiklarindan nefs yine eziyyet
duyar. Bu suretle de iki buy'uk ezxyyet nefste birlegir, (Farabx, M F., s. 99; ayrica bk. s.
: 95-96) ' ‘
‘ 5 Aynca bk. (Farabl, sS.M., s 52, 56) (Farabl,M F., s 95-96)

-6 Aynica bk. (Farabi, S.M.,, s. 43, 54, 75-76). ) :

-7 Aynca bk, (Farabx, Te., s. 4—5) (Farabl, U. M, mcscle, 22) (Farabi, Fu., fas,
58 59) :

8 Tnsamun clii;’ﬁnebilecegi ve duyabilecegi mutluluk, ancak nazari natika kuvveti ile
miimkiindiir... Natika kuvveti de her bir halde mutlulugu bilip duymaz, Bu duruma, ancak .‘
onu algllamaga ga.hstxgmda sahip olabilir.. (Farabi, S. M., s. 43, 44). -

: - Her iste bagar, ancak, Allah’u Taalanmn eli iledir: Her bir ey, ne igin yaradllm1§sa. “
.-onun igin kolaylagtiriimistir. Allah’in inayeti biitiin' esyayr kusatmishr ve her bir varlikla

‘ “bi:lesmigft‘i.r. Her olan sey, onun kaza ve kaderi iledir. Ve hatta kotiiliikkler de onun kaza ve

* kaderi iledir. Ciinkii, kétiiliikler, kendilerine kotiililk gerekli olan esyaya boyun egme yoluy-
ladir ve kétiliikler, bozulup yok olucu. kiinat ile ilgilidir. Kékiiliikler, araz olma yoluyla °

'1y1du' de. Zira, eger kétiiliik bulunmasa bir qok hayu-la.r da dzum olmaz,.. (Farabi, U. M.,

'mesele, 22). ) ‘ : .

: " Mucizeler - dogrudur ve nebilerden gériinmesi mumkundu.r Dua dogrudur, vaciptir -
 ve onunla sefaata kavusulur. Riiyalar ve hayal gérmeler dogrudur. Nebilerin, pek zahmetli
 olan 8gretim yoluyla olmaksizin, ilimleri kavrayabilm‘e vasfi ile vasiflandiriimalan dogrudur.

- Nebilerin gayba ait haberler vermeleri dogrudur. Ibadetler viciptir. Peygamberlerin getir-

- . inij olduklar: seriatlar, hiikimler; emirler ve nehiyler dogrudur ve lizimdir, Insan i 1§m en

. tam kemdl, ancak, ilim ve amelin ikisi ile miimkiindiir. =
En biiyiik mutlulufun en istin derecesi de, ancak, gergek f: ﬂozoﬂara mahsusdur
(Farabi, D.K,,'s. 11). " ‘
. Felsefe 6greniminin gayesi de Allah u Taa.lanm bir ve kendi basma var olduguna, ha-
reket etmeyen ilk hareket ettirici bulunduguna, biitiin esyann fail illeti olduguna, bu 4lemi -

134



ziynetleriyle, hikmeti ile, adaleti ile tertipleyip siisledigine bilgi edinmektir. Dolaysiyle
filozof, hareketleriyle ve yaptif1 islerle, insan takati’ derecesinde, yaraticiya benzemis olur.
(Farabf, Risale fima Yenbag: en Yukaddime Kable Taallum al-Falsafa, 4; ayrica bk., 5,7).

Imam, padigah, kanun koyucu ve filozof hep bir ve ayni anlamdadir. (Farabi, T.S., s.
42; felsefe ve filozofun énemi hakkinda ayrica bk. s. 38-47).

 SOSYOLOJ! VE SIYASET EK NOTLARI

1- Farabi’ye gére cemiyet bir ihtiyag eseridir. Nasil ki Eflatun ve Aristo igin de &yle
Insan, cemiyet halinde yasamak zorundadir. (Farabi, S.M., s. 38-39).

Insan, en son gayelere ve kemallere ulasmak icin yaratilmstir.... fakat, bir kimsenin

biitiin kemallere, diger bir ¢ok kimselerin yardimi olmaksizin, tek bagina ulagmast miimkiin

. degildir. Yaradihs. bakimindan herkes, hayatmt saglama yolunda kendinden bagka bir

- kimseye veya bir ¢ok kimselere baghidir. Bu sebeple her insan, bu kemalden ulasacag kisim

icin diger insanlardan aynlmamaga ve onlarla toplu’ bir halde yasamaga muhtagtir. Boyle -
hareket etmek te bu hayvanin yaratilist gerg:klidir. Bundan 6tiirii de insana ehli hayvan ve

medeni hayvan denir... (Farabi, T.S., s. 13-14). : '

) Her bir insan, yasayip gelismesinde ve mitkemmelliklerinin iistiine erigmesinde kendi-

sinin tek basina saglayamayacag bir ¢ok seylere muhtag olarak yaratilmistir... Dolayssiyle,

her insamin kendisine tabif olarak, fitrat olarak verilen -miikemmellesmege tek basina

ulasmast mitmkiin degildir. Bu mitkemmellige, ancak, bir gok insanlarn, hayatlan igin,

birbirleriyle yardimlasma maksadiyle bir araya toplanmalariyle ulagilabilir.

“Bu sebeple insanlarin bir araya gelmeleriyle, insan diinyas: ve insan topluluklart
meydana geldi ki bunlardan bazilart kimildirler bazilar1 da kamil olmayip noksandirlar.
Kamil olanlar da iig kistmdar: bityiik, orta ve kiiglik... (Farabi, M.F., s. 77). :

2- Bk. (Farabi, T.S,, s. 2).
Idareciligin bas: hikmettir. Hikmet, baskanhk etmenin garti olmaktan ¢iktif: giin,
diger sartlar bulunmus olsa da, fidil gehir bagkansiz kalr (Farabi, M. F., s. 89).
" Ofretim, milletlerde ve medeniyetlerde nazari fazilet icat etmektir. Terbiye de millet-
lerde ahliki faziletler ve ilmi sinaatlar icat etme yoludur. Ogretim, yalmz sozle olur. Ter-
biye ise milletleri vef sehirlileri ilmi melekelere dayanan fiillere aligtirmakla olur.. (Farabi,

T.S., s. 29). .
Hiikiimet baskam da milletlerin terbiyecisi ve &gretmenidir.” (Farabi, T.S., s. 31).
Mutlulugun insan cinsine has olamna en yiiksek mutluluk denir. ..... Bu gayeyi giiden

her bir fert te 4dil bir ferttir ve bu gayeyi giiden her bir san’at ta 4dil ve fadil bir san’attir.
(Farabi, T.S,, s. 32). ; . '
" ‘Milletlerin ve memleketlerin idarelerini ellerine alanlar fazilet ve nutuk san’atlan
ehlidirler. (Farabi,” T.S., s. 32). . = : : .
" Milletin 6gretim ve egitimi igin kullanilan ilimlerin dért mertebesi vardir: Bunlarin
bagsinda nazari fazilet gelir ki bununla biitin ma’kul mevcutlar. yakini burhanlarla
bilinirler. Sonra, bu ma’kuller, iknai yol ile aynlariyle elde cdilirler. Sonra da bu
ma’kullerin- misallerini ihtiva eden ilim ijknai yollanla ve tasdik edilmis olarak elde edilir.
Sonra da bu ii¢ ilimden daha bir cok ilimler - gikar ki bunlarin her biri o milleti keméle
ve mutluluga ulastiran geylerin hepsini kaplar... (Farabi, T.S., s. 35). '
Agiktir ki devlet baskam, 6zellikle yakini burhanlarla elde edilen ma’kul nazari ilim=
lere sahip olmak zorundadir. (Farabf, T. S., s. 32-33). :

135



R Hayrm tistiinéi ve kemalin en sonu kiig\'ik yerlerdeki toplulﬁklardan énce sehir toplu-
. luklarinda elde ediler... Her bir sehir ile mutluluga ulasmak miimkiindiir ve ancak, mut-
-luluga ulaslabilecek seylerde yardimlasma maksadiyle insanlarm kurduklari bir sehir,
gergekte, fAdil bir sehirdir. Dolayisiyle; mutluguga erigmek iizre yardimlagilarak kurulmug
olan bir topluluk fidil bir topluluktur. Bundan &tiirii, biitiin sehirleri mutlulugun elde
edilebilecegi geyler iizerinde birbirlériyle yardimlagan bir millet te fidil bir millettir. Ve
. bunun gibi, bir diitnyanin biitiin milletleri ae, mutiuluga ulasma yolunda, birbirleriyle
yardimlagirlarsa, ancak, 6yle bir diinya fidil bir diiriya olur. (Farabi, M.F., s. 78).
Fadil sehir halki da atalanmn’ yiiksek fikirlerinden elde ettikleri nefsani suretlerle
kendi riefslerini madde olmaktan kurtaran halktrr... (Farabi, M. F., s. 99).

Fadi sehir halle sunlan bilmek zorundadu'

 1- 11k sebebi ve vasiflarmt...
2- Maddeden ayn olan seyleri ve vasiflarion ve fa’al a.kla kadar olan mertebelerini...
3- Suduru ve mertebelerini... Kéinatta ve olaylarmda hakim bir tedbirin adhn, hik-
* metin, inayetin varhgin... :
4- Insanin olusunu..., nefsant kuvvetlenmn te$ekkulunu ., fa’al akl.., fa’al akhn

* - insanin nefs kuvvetleri tizerine gim vurma51yle 1lk ma’kullerin, irade ve ihtiyarm. nasi

" “meydana . geldigini.... :

F4dil milletlerin ve fadul sehirlerin inang ve akideleri birbirinden ayr1 olsa da onlarmn
hepsi ayni maksatlar ve ayni bir mutluluk pesindedirler... (Farabi, M. F., s. 101-103).
o~ Cahil sehir halkma gelince: burﬂar, rubga eksik kalan. Nefsleri, zorunlu olarak, madde
“ile kaim olan ve' nefslerinde ma’kullere ait hl(} b1r halukat bulunmayanlardir. (Farabi,
- M. F, s 98).

. Cahil sehirlerin halk1 bir " hu;ua inanirlar. Bu huﬁu’dan anla;ﬂ.masx gereken sey de
§udur

Alemi idare eden bir ilahtir, Bu ildhs yiiceltme yolunda salétlar, tesbihler ve takdislerde
bulunma islemlerinin ve biitiin dlger islerin ;erefh idarecileri ve denetley:cxlen de din
-adamlandir. .

Insan, ilah hzkkmda. butu.n bu soylencn.len yaparsa, diger taraftan da bu hayatta
arzulanan diinya ni’metlerinin ¢ogundan yiiz gevirirse ve bu tutumunu da elden birakmazsa
o insan, bu tutumuna karsihik, éliimiinden sonra biiyitk ni’metlere kavugacaktir; fakat,
_bunlardan hi¢ biriyle ugrasmaz ve hayatinda sadece diinya ni’metleri pesinde kosarsa,
ahirette kargilasacagi biiyilk azaplarla cezalandiilacaktrr. .

_ Iste, biitiin bu sézler ve isler, bir ziimrenin diger bir ziimreyi kandirip aldatma yolunda
* hile ve tuzaklara agilan baglica kapilardwr. Biitiin bu seyler, diinya ni’metlerinin saglanmast
yelunda yilmadan agik¢a garp1§maktan 4ciz olanlarin bas vurduklari hileler ve tuzak-
lardrr...
: Vahsi hayvanlar, bazan korkmadan agikca, bazan da hile ve kurnazhkla avlandiklan
~ gibi diinya ni’metlerini ele gegirmede din adamu da bazan agikga istekte bulunur bazan da
. hileye ‘ba.;;‘vurur ve avinl tuzaga diisiirtir. Ciinkii, insan, din adammmn gériiniiy ve biirii
niisiine bakarak onun maksadinin diinya ni’metleri olmayip daha istiin seyler oldugunu
samir, dolayisiyle de ondan korkmaz, gekinmez, §uphelenmez Bundan faydalanan din adanu
da maksat ve hedefine kolaylikla -erisir.

Hugu’ sayilan seylerle siirekli olarak ugragan kimse bu seyleri, ancak, gaye edindigi -
§ey igin, yani diinya ni’metlerinden birini - veya hepsini eli altinda bulundurmak icin
yaptig1 vakit, distan, kil kirk yaran bir zahit olarak gbriiniir ve bundan &tiirii de halk
arasinda gipta edilen bir kimse olur. O, bu hilini, mantik, hikmet, ilim ve marifetle de -

136



artirirsa o zaman da halk nazannda daha dviilen ve yiiceltilen ulu bir kisi olur, Fakat, bu
husu’dan saylan isi, onunla, diinya ni’metlerini elde etmek igin degil de sirf onu . yapmis
- olmak igin yaparsa bu zaman da halk nazarinda budala, magrur, bahtsiz, ahmak, akilsiz,

nefsi hazzmdan habersiz, dunya.hkla.rdan yoksun hor ve suglu blr kimse sayllu' (Farabl, 5

M. F., 5. 114-116).

'SONUG EK NOTLARI

1 Farabi, (F.U., “Nuket fi ma Yasuhhu ve 14 Yasuhhu min Ahkim al-Nucum”).

2 Adnan Adiwar, Islaim Ansiklopedisi, Farabi maddesi. Metafizik hiiriyyet problemi
igin ayrica bk, A. E. Taylor, Elements of Metaphysics, P. 360 ve Stesi, New York, 1961.

3 Bu ta’bir, Garpta Skolastiklerden St. Thomas’y1 gok ethlemlgtxr ‘
4 Islamda hayir da ser de Allah’a izafe edilir ve hayrin da serrin de irade CdlClSl ve

yaraticist Allah’tir denir. Qunku, kainatta ondan.baska mutlak ve kaadir bn' tasarruf ed1c1 :

gosterilemez. Ancak, Allah’in hayra rizas: varsa da gerre rizasi yoktur.

Islam distiniirlerine gore Allah, hayri, gayeler ve sonuglar kasda ile sem de vesileler
ve ilkeler kasd: ile kasdeder Birinci §ekil kasda birinci kasd, ikinci sekll kasda da ikinci
sekil kasd denir. Hayr, zat1 bakimindan, yani birinci kasdla kasdedilmigtir. Ser ise dolay:--
siyle ve baghligi. bakimindan, yani ikinci kasdla kasdedilmigstir. Hayrr, tiimel (kiilli); ser
- ise tikel (ciiz’i)dir. Birinci kasd ile olan hayir Allah’mn kazasinda ‘aslen ve zéten dahildir.

kinci kasd ile olan ser ise ‘Allab’m kazasma, baghhgr (tabuyetx) baklmmdan dolayisiyle
ve araz olarak dahildir.

Hayir, sifatlara vefillere ait olup biitiin sﬁatlar kemal ve butun f uller haylrdlr Faka.t

_mef’ulde hayir da vardir ger de vardir: Bu Alemdeki muzir yaratiklarin varllgl buna delildir.

Bu da gosterir ki kiinatta sirf ser yoktur ve yaradilmamigtir. Her sey, “bir bakima hayn '

gerektirir. Her tikel serde bir cok hayir vardir. Gok hayri elde’ edebilmegi kasdetmek,
dolayssiyle, az bir serri de kasdetmek demektir. §erden tamamen. arnmis bir varlik
. yaratmak aklen imkéinsiz oldugundan serrin yaradilmi§ olmasi da zorunludur. C-unku,
bir ser igin gok bir hayrn birakmak biiyiik bir serdir. -
Kisaca, Allah m ne zatmda ne sifatlarinda ne isimlerinde ne de fiillerinde §er aranamaz.
O, biitiin bu seylerinden mutlak kemal, hayrr, adalet ve merhamet iizredir. Ser, yaratik-
larda ve mef’ullerdedir, Allab’in zitindan ayndwr. Qiinkii, fiili mefulitnden ayndir, fili
bastan basa hayirdir Fakat, yaratiklarda ve mef’ulerde hayrr da vardir ser de. Ser,
yaratlmi ve ayn olursa, Allah ile kaim olmazsa Allah’a da izafe edilemez.
insan, hayri, yaradilsi, fitrati geregi isler, fakat, serri tabii olmayan bir surette 1§ler
. Insan, hayra tabiati bakimindan meyleder, fakat, serre gorenek ile, taklit ile meyleder.
(Ozellikle bk. Tzmirli Ismml Hakki, Yeni Ilm—l Kelam, cxlt 2, 5. 210- 221, Istanbul, 1340-
'1343).

5F arabl, kaza ve kader meselesun énemle ele a.lm1§ ve kazay1 da. kaderden énce gor-' ‘

miigtiir. Fakar, o, kaza ve kaderin ne oldugunu aglklamam1§t\r
"Bu konu, Islimda gesitli suretlerle agiklanmgtir: ~
Baz: diigiiniirlere gore kader ve kaza hiikme ait saydmay ve kadet bzet ve toplu (lcmall)
bir hiikiim, kaza da ayrintih (tafsili) bir hiikkiimdiir denmistir.
Baz: disiiniirlere gore de kader ve kaza ilme ait sa.yllrm; ve ka.za ozet ve toplu bu' 111m
kader de ayrintili bir ilimdir denmigtir.

Kaza ve ka.derden hangisinin 6nce hangisinin sonra oldugu’ uzermdc de belh ba;h iki

goriis. vardir:

137



Eg’arilere gore kaza, kadetden oncedir, ancak, kaza, ezell u'adeye baglxduf, kader ise’
fiil sfatma baghdir ve dolayisiyle hadistir.

Matiiridiyyeye gére ise kader, kazadan éncedir, Ezelde her seyl, kendisiride bulunacag: .-

" sey iizre simrlamasidir ki zat sifatina baghdir. Kaza ise esyay1 yok olmaktan koruyacak bir
halde icat etmektir ki fiil sifatina baglidir. Kaza da kader de kadimdir. Kader, bir hiikiimet-
teki ozet defteri, kaza da onun dagilin yayilmas: gibidir. -

I'tizal ehli de insandan sadir olan ihtiyari fiillrde kaza ve kaderi mkar et.m:;lerdlr

‘Kazay1 kaderden dnce kabul eden gogu Islamfilozoflarina gore kaza, biitiin mevcutla-
nn akil dleminde dzet olarak topluca bulunmasi, kader de biitiin mevcutlarin aynntih olarak
birbiri pesinde dig varhklarinda- bplunmalandu' Yahut ta kaza, ezeli bir inayettir ki mev-
cutlann en miikemmel bir diizende olmas: igin nasil olmak layiksa Sylece bilmektir. Kader
de mevcutlarnn, kazada kararla.gtlgl iizre, sebepleriyle diga ait varlifa gikmasidir. Veya-
hut kaza, dzet ve toplu (icmali) bir ilim, kader de ayrmtili (tasili) bir ilimdir. Baz: Islim
filozoflarina gore de inayet ile kaza arasinda fark vardir. Inayet, daha &zel, kaza ise daha

genel bir anlam tagir. Inayet, Allah’in ilminin en giizel diizene olan ilgisi, kaza da Allah’m -

ilminin biitiinliigi ile mevcutlara ilgisidir. .
Kisaca, kaza, Islam filozoflarinca Allah’in ilmine baglamnaktadu‘
Mutasavviflara gore de kaza, kaderden &nce gelir. Kaza, akdes feyz; kader, mukaddes

feyzdir. Akdes feyz ile ezeli dlemde sabit aynlar (mahiyyetler) ve onlann isti’datlar: hasil ., .

_olur ‘Mukaddes feyz ile de bu sé.bit ayn’iar, gereklileri ve kendilerine bagl olanlarla hasil
~ olur. Sabit ayn’lar, gayba. ait manalardu' mutlak gaypta ortiilii iken ilk tecelli ile, a.kdes

- feyz ile l.lxm hazretmde aks edlp goriinmiistir. Bagka bir deyisle, akdes feyz, e;ya ile

.....

Zita ait tecellidir. Mukaddes feyz de sabit ayn isti'datlarmm gerektlrdlgl seylerin dista
meydana gelmelerine sebeb olan isimlere ait tecellilerdir. (Ozellikle bk. Ismail Hakki 1z-
- mirhi, Iki Tork Filozofu, Darulfunun, Edeébiyat Fakiiltesi Mecmuasi, cilt 5, sayy, 6.
Ayrica bk. Ismzul Hakk: Izmirli, Yeni lm-i Kelam, cilt: 2, s. 208-210)

v 6 Kaderiye, ilk ilmi bid’attir. Kaderden ilk s6z eden Ma’bed al-Cuhani’dir. Ona gore '
insan, sonradan iyi veya kétii olur. lyilik ve kétiilitk 6nceden takdir edilmis degildir.

Kaderciler, seriata pek hﬁrmé_t ‘etmekle beraber Allahin ‘énceki irade ve takdirini,

ezelf ilmini ve gegmis kitaplar inkar ederler. Onlara gére insanin islerinin ve hareketlerinin
gercek sehebi kendi igindeki kendi 1rade51d1r Kadercﬂer kaderl inkir etrm51er ve ona (adl)
dch;lerchr : : : e ;

‘Kaderiye ikiye aynllr Galiye ve Muktesxde

a- Gdliye: bunlar, énceden bir takdiri, ilahi ezeli ilmi, gegm.us kltaplan mkar cderler
* Ma’bed al-Cubani ve Gaylan Dimugki bu koldandr.

b- Moukteside: bunlar ilahi ezeli i mi kabul ederler.ve insanm f iillerinin msa.ndan miis-
takillen suduruna kail olurlar. Bunlarca emr 11e 1ra.de de birbirlerinden aynlmazlar, yam '
‘" bunlara gore Allah serri irade etmez,

. Mabed al-Cuhani ve Gaylan Dmuski’den sonra kadanyey1 Vasil b. Ata ile Am.r b.
- Ubeyd b. Bab temnsil etmislerdir ki bunlar da kaderiyenin géliye kolundan idiler. :
. Mu’tezile de kaderiyede dahildir ve keudllenm diger firkalardan aylran hususlar =

B ba.kumndan 1k1ye ayrilirlar: :
’ a- Mu’tezile hilise (veya Vasiliyye yahut Amruye) Bunlar Vasxl b. Ata. ya baglana.n—

* lardir ki kaderi tamamen inkir edenlerdir.

b- Mu’tezile cehmiyye. Bunlara (Abu’l-Huzeyl; Nazzam, Muammer, Cahxz gibiler)
* gore ilahi takdirler gelip gegicidirler. Nazzam’a gore kaderlerm hep51 bir anda yaratllnugtlr
oncehk ve sonrahk yoktur (kiimun ve buruz meselesi).

. 133



Miisebbihe ve miicessime, cehmiyeye karsilik olarak meydana gikan iki firkadr.

Kadercilerin mukteside koluna karsilik ta cebriye meydana qikmistir.

Gebriyenin reisi Gehm b.Safvan’dir. Cebirciler, insanin iradesini, ihtiyarinm,fiil ve kudreti-
ni inkar ederler. Onlara gore insamn hig birsey iizerine kudret ve iradesi yoktur. Fail ve kaadur,
ancak, Allah’tir. Her sey ve her hareket, kaza ve kaderin sonucu olarak, zorunlukla meydana
gelir. Dolayssiyle de seriatin teklifleri kaldimlabilir. Giinkii, emirle neyh arasinda fark kalmaz.

Cebircilere gore irade ile muhabbet birbirinden aynlmaz, yani Allab’in muradi ve
takdiri ayni zamanda Allah’in muhabbet ettigi seydir. (Farabi'nin cebircimi yoksa kader-
cimi oldugu ézellikle Fusus’un 58, 59 a1 faslan tizerinde Carra de Vaux’nun elestirmesi
ve Yzmirli Tsmail Hakki'nin gériisleri igin zellikle bk. Edebiyat Fakiiltesi Mecmuas, cilt,
5, sayi: 6). Ayrica bk. Ismail Hakki lzmirli, Yeni llm-i Kelam, cilt: 1, 5. 127-132, cilt: 2,
s. 200-209, Istanbul, 1340-1343).

Bu konuda su noktaya da énemle isaret etmek gerekir ki Istimdaki cebr kelimesi Garbin
(determmlzm) kelimesinin tam karsibffr degildir. Cebr, fatalizmdir. Determinizm karsili-
ginda Isiimda (iycab) kelimesi vardir. Baska bir deyisle, icab, maddi bir cebrdir. Gergi,
cebr ve iycab kelimeleri insanin ihtiyarm: inkar etmek ba]ummda.n aynf anlamda 1se1er de
de aralarinda yine de fark vardir. :

Cebircilere gore insanin fiilleri mutlak bir irade ile'ta ezelden tcrtlplemp diizenlenmis-
tir ve bu irade ya degismez bir kader (Destin) olarak kabul edilmis ya da, Islimda oldugu
gibi, muilak bir ihtiyarin deyimi sayilan Allah’in iradesi olarak kabul edilmistir. Her iki
sekilde dé insamin ihtiyarindan séz edilemez. Ancak, kader goriisi {iniversel bi;' zorunlu-

- lugun ta kendisi oldugu halde irade gériigii yine de bir ihtiyar gorasudiir.

lycabiyeci (determinist)lere gére olaylar, sadece, illiyyet kanunlariyle agiklanir, yani
olaylarin sebepleri deney disinda ve iistiinde degil, bizzat olaylarin kendisinde ve tabiat-
tadir. Biitiin tabiat kanunlan bu prensibe bagh oldugundan imkén, tesadif, mu’cize veya
baska bir deyisle, tabiatta bir ilk sebep, mutlak bir baglangig yoktur. Insanin fiilleri de,
kiinat olaylarinda oldugu gibi, tabiatin daimi kanunlarina dayanan bir takim degismez

" ve belirli dnciillerin’ gerektirdiklerinden baska olamaz. Halbuki cebr, yani fatalizm, bir -
takin metafizik kudretlere, mucize fikrine dayamr. Kainattaki biitiin olaylar insan iistii
iradelere baghdirlar ve kainatta her varlik bu iradelerin e_siridir, dolaysiyle de her sey
zorunlulukla meydana gelir.

Cebirci goriis, daha ilk kavmlarda ve eski dinlerde gotulen esash bir gorustur Fc]sefe

" alaminda da cebirci goriis hakimdir.

Semavi dinlerden Hinstiyanlik ta asli glinah (peche original) akidesi dolayiyle ce-
bircidir. Hiristiyanhigin Protesten kolu da cebircidir, hatta, Luther’in bu konudaki (Ihtiyar
Esir) adli eseri pek namlhdir.

Halbuki, Islam cebirci degildir. Islommn ana problemi, kulun, mutlak varlik olan Allah
kargisindaki durumu, yani hiiriyyet problemidir. Bu sebeple miisliimanlar kaza ve kader
meseleleriyle pek ziyade ugrasmislar ve Istimdaki dért mezhep ve gia insanin hiir bir iradeye
sahip oldugunu kabul etmislerdir: Isldm, diisiiniirlerinin cebirciligi gurutme yolundalu delil-
leri de Garp 4lemini de biiyiik gapta etkilemistir.

Gergi seriat, kaza ve kadere iyman ile Allah’a tevekkiilii emr ederse de miisliimanlar,
fiil ve hareketlerinde hiir olduklarim kabule mecburdurlar. Qiinkii,  aksi halde emirler ve
nehiylerden, sorumluluktan ve Peygamberlik miiessesesinden séz edilemez. Ve en nihayet
‘insan, suur sahibidir. Su halde, insanm hiiriyyeti ile ilahi kaza ve kaderi bagdastirmaktan
bagka care yoktur. Iste, Islimda (Ehl-i Siinnet) denenler bu yolu tutmuslardir. Giinki,
onlara gére Allah’m iradesi hikmete dayamir, hikmetsiz bir irade olamaz. Ve yine onlara

139



-gbre insanlann fiillerinde tabiat kanunlarmmn dahli ve etkisi de vardir. Zira, insanlar,
biitiin fiillerinde ve hareketlerinde bir takim sebeplere bas vurmak zorundadirlar. $u kadar
var ki tabiat kanunlan ilihi kanunlara baghdirlar; ilihi kanunlar asl, tabiat kanunlar ise
onlarin parcalaridirlar. - Binaenaleyh, ilahi hikmette deZisme sz konusu olamaz. Ama,
tabiat kanunlarmda degismeden, kesinsizlikten séz edilebilir. Nitekim, ilmin son goriisi
de budur. Ilahl hikmete gore tert1plen1p duzenlenm1§ olan sey de ilahi kaza ve kaderden
ibarettir. .

Kisaca, hem irade ve ihtiyar, yani hiirliigii hem de sebepleri ve etkilerini, yani zorun-
Iulugu birbiriyle barigtirmak ve her ikisini birlikte kabullenmek gerekir. Zorunluluk, zeka-
nin di§ yiiziine, irade ve ihtiyar ise zekdnin derinliklerine hi.ikmcder. .

7 Eg’ari, kaderde, sifatlarda ve iymanda Mu'tezile’ye karst gelmis ve cebriyeye yaklag~
mus ise de kisb doktnm ile ondan ayrilmgtir.

Eg’arilerce ihtiyari fiiller Allab’la kaim degildir. Her olayda insanin da bir kudreti ve

" ihtiyart vardir." Ancak, bu kudret mukadder olani yaratmada etkili degildir. Bu kudretin
" ancak mukadder olana iligkisi vardir ki buna kazanma (kisb) denir. Fiili ve olay1 yaratan
ilk sebeb, sadece, Allah’tir. Allah, yaratici; kul ise kazamCIdlr Bu kisb doktnm ile Es’ariler
Ehl-i Siinnetten ayrilirlar. .
] Eg’arilerin bu yoldaki agiklamalar1 Farabi’nin aglklamasma yaklagir. Meselé, Es’ari-
lerden Celaleddin Devvani'ye gore insamn ihtiyart fiilleri iradeye dayanr, lrade ise bir ta<
' kim ihtiyari olmayan zorunlu sebeplere kadar uzanir.

Ve yine Ey’arilerden Fahr-i Razi’ye gore de insan iradesi bir takim sebeplerin ve émil-
lerin etkm altmdadu', ezeli iradenin hitkmii alundadir. Insamn iradesi fillinden énce gelmek-
le de ona mulitar fail denir. Fakat o irade birbirine bagl ¢esitli manevi haller (devaf) et-

: .:klsmden qlémakla’ da insan, gergekte, iradesinde’ zorunludur. '

Burada Eg’ anlerle Matundller arasindaki farklari da belirtmek yermde olur.

E; arilere. gore cliz’i iradeyi Allah yaratn‘, klsb insan kudretinin mukadder olana
ihsktsxdu', f iiller ve olaylar ildhi 4detin ceryanindan ibaret olup on]arda bir sebeb bir hik-
met, bir gaye yoktur. Olaylarda kanunlarin etkisi yoktur.

Maturidilere gire ise ciiz’i iradeyi Allah yaratmaz; kisb, ancak, karar sahibinin azmin-
den ibarettir; fiillerin illeti hikmettir; dolayssiyle, fiiller sebebe, olaylai‘ kanunlara bagh-
.. durlar. (Ozellikle bk. Ismail Hakk: Izmirli, ayni kitap, cilt: 1, s. 109-115).

-8 Mutasavviflarla insan iradesinin miistakil oldugunu ileri siiren kaderiye veya mu’-

tezile arasinda'da siiphesiz ki bir aynilik vardir. Insanin fiillerinde. ve hareketlerinde nasil
_hem hiir hem de zorunlu oldugunun tasavvuf yoluyla halli de pek ince bir meseledir. (Ozel~
likle bk, Ismail ' Hakk: Izmirli, ayni kitap, cilt: 2, s. 209-210).

FARABI’NIN ETKISt EK NOTLARI

1 Ozelhklc bk, Robert Hammond, ayni eser, p. 10-44

- FARABT’YI ELE$TIRENLER EK NQTLARI

1 Ozellikle bk. (Ismall Hakkx Izmulx, tki Tiirk Filozofu, Darulfunun Edeblyat Fakul-
tesi Mecmua.sx, cilt. 5, sayL 6 1927)

140 -



FARABI OKULU EK NOTLARI

1 fsmail Haldn 1zmirli, Islimda Felsefe Ceryanlan, Darulfunun T1ahiyat Fakiiltesi
mecmuas, sene: 2, sayl. 7, 1928.

_ 92 Ismail Hakki Izmirli, Islamda Felsefe Ccryanlarl, Darulfunun 11ahiyat Fakiiltesi
Mecmuast, sene: 2 , sayl. 7, 1928.

18BN MISKEV'EYH EK NOTLARI

1 Bk, (Ismaxl Hakk: Tzmirli, Ibn Miskeveyh, Darulfunun Ilahiyat Fakiiltesi Mecmuasy,
sene: 3,say 11, 1928;ayrica bk, ayni Mecmua, sayi.. 10). (MM Shanf ayni eser, p.
468-480). ‘

-2 1bn Mlskeveyh’te Allah haklanda bk. (Kh Abd’ul-Halmd ibn Maskawaih, (Favz- -
- ul-Asgar’dan terciime), s. 7-32, Lahore, 1946).

3 Ibn Miskeveyh’te nefs, akil ve ma’kul hakkmda bk. (Ibn stkeveyh (Albir Nadir),
Tahzib al-Ahlik, s. 7-12, Beyrut, 1961). (Kh Abd’ul-Hamid, ayni eser, ayni terciime, s.
33-59). Ayrca bk. (Cavit Sunar, Ibn Miskeveyh ve Tehzibul- Ahlak Kitaby, s. 21-30, (Is- -
tanbul Universitesi me’zuniyet tezi) Istanbul, 1940).

4 Ibn Miskeveyh’te Peygamberlik hakkmda bk. (Kh Abd’ul-Hamid, ayni eser, ayni
tefciime, s. 60-83).

5 Ibn Miskeveyh'te mutluluk fazilet ve nefsam tib konular: haklinda bk. (Ib' -
keveyh, (Albir Nadir), ayni eser (Beyrut Basumi), s. 78-126). Ayrca bk. (Cavi },Sﬁwhnr\‘ay T

tez, s. 50-92). (Abdulaziz Izzet, Ibn Miskawayh Falsafatuhu ’l-Ahlakiyya v€] adﬂtim‘a\,,, £
(en son mutluluk hakkinda) s. 241-269, (mutluluk ve fazilet hakkinda) s. 2&.%31 '

(nefsa.m % Q‘ -

tib hakkinda) s. 319-341, stxr, 1946). f N
'1';’ 2 :

141






[slam felsefesi tarihinin Orta Caglar Garp skolast
tamamiyle hakimiyeti altinda bulundurdy

bu kadarla da kalmayarak, Rénesans asip Mo

ik felsefesini
1gu,

dern Cag

felsefesinde de bu hakimiyeti stirdiirdiigii kesin ve gercektir.

Albertus Magnus, Roger Bacon, Michael Scott, Thg
Ramon Lull... gibi dustintirlerin temsil ettikleri
skolastisizminin ana kavramlar: Islim filozoflarin
oldugu gibi Modern Cagda Descartes, Spinoza,
gibi duistiniirlerin felsefe sistemleri de Islim felsefa

dayandirilmistir.

mas Aquinas,
Orta Cag
dan alinmis

1 ieilbniz...
sistemlerine

Islam felsefesi Yunan diistincesini terctime, serh ve tefsir etmis,
bu kadarla da kalmayarak bu diistinceyi kendi ruhuyla gelistirmistir.

Islam felsefesi Orta Cag Hiristiyan skolastisizmine ¢

nasil uzaklastirilacagini 6gretmistir.

Bundan o6tiirti de Aristo sadece diinyani
fakat Farabi diinya ve ahiretin hocasi olmy

\)““
7
INRu

YAYINLARI

ISBN 975-8586-16-5 .

9%"789758"586165

975-8586-15-7(Tk No)

linle felsefenin

n,
stur.

ANADOLU AYDINLANMA VAKFI




